27-3н Борись и смотри на Иисуса – Евр.11+12
Евр 11,1-2(3-8.39-40); 12,1-3
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· Прочти 10,19 – 12,29 в контексте и удивись Богу и Его руководству!

· Вера – Что это? 11,1

· Как (правильно) верить?

· Как можно объяснить человеку слова «глубокое убеждение»?

· На что надеется мужчина (или женщина)?

· Как человек надеется?

· Бывает ли вообще в реальной жизни «отсутствие сомнения»? 

· Что является невидимым?

· Каким невидимым вещам мы доверяем?

· Обрати внимание на акцент: «в ней»! 11,2

· О каких «древних» здесь идет речь?

· У тебя лично тоже есть такие предки?

· Что тебе известно об их вере?

· Что подразумевается под «Божьим свидетельством»?

· Как можно принять Божье свидетельство «в вере»?

· Познание того, что Бог создал всё из ничего! 3

· Авель, Каин и Енох 4-5

· Хотим ли мы понравиться Богу? 6

· Что мы делаем для развития нашей веры?

· Что мы делаем для пробуждения веры в других людях?

· Живем ли мы с той мыслью, что однажды наши дела оценит Бог?

· Ной – Какое поручение получил от Бога ты? 7

· Авраам – Находишься ли ты на том месте, где хочет видеть тебя Бог? 8

· Какое «свидетельство от Бога» получили они все? 39

· Кем являются «все сии»?

· Обрати внимание: Одни увидели помогающие чудеса Бога, 
 
а другие – то чудо, что Бог, по-видимому, молчал!

· Обрати внимание на выражение «не получили»!

· Не получили!  - Обетование для них не исполнилось!

· Как следует это понимать?

· Обрати внимание на союз: «потому что»! 40

· Что такое «лучшее»?

· Обрати внимание на то, что выражение «все сии» заменяется словом «нас»!

· Почему речь здесь неожиданно начинает идти о нас?

· Кто подразумевается под «нами»?

· Обрати внимание на союз «дабы»!

· Что хотел сказать этой последней частью предложения автор?

· Что означают слова «достигли совершенства»?

· Почему «не без нас» - Как следует это понимать?

· Обрати внимание на союз «посему»! 12,1 

· Кто подразумевается под выражением «облако свидетелей»?

· Что мы должны делать?

· Что значит «свергнуть с себя всякое бремя»? 

· Почему нужно его свергнуть?

· Обрати внимание на то, что грех упоминается отдельно!

· Что такое грех?

· Как следует понимать образное слово «запинающий»?

· О какой борьбе здесь идет речь?

· Кто «предназначил» для нас борьбу?

· Что такое терпение?

· Как сочетаются друг с другом «терпение» и «прохождение»?

· Почему нужно «взирать» на Иисуса? 12,2

· Почему Иисус – «начальник» веры?

· Как Иисус совершает веру?

· О какой радости здесь идет речь?

· Почему Иисус «претерпел» крест?

· Что такое посрамление?

· Какое посрамление пришлось перенести Иисусу?

· Обрати внимание: Из глубины на престол Божий!

· Как дело дошло до этого прорыва?

· Обрати внимание на важную тему в Библии: «Помыслите»! 12,3

· Где у Божьего народа играла роль «память»?

· Кто подразумевается под словом «Претерпевшем»? – Составь список Его титулов!

· Перечисли то, как Ему тогда противоречили словами 
 

и делами люди!

· Как дело обстоит сегодня с нами?

· Обрати внимание на союз «чтобы»!

· Что происходит, когда человек лишается мужества?

· Как чувствует себя «изможденный» человек?

· Как нам следует бороться с духовным унынием?

· О чем хочет сообщить своим читателям этими строками 
 
автор Послания?

· Есть ли то, что мы должны делать 
 

или во что нам следует верить?

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 11,1-3 
Вера – обнадеживающая уверенность относительно  
 


Божьего присутствия и Его возможностей

· 11,4-8 
Отцы веры доверяют Божьему Слову

· 11,39-40 
Часто, когда Бог планирует лучшее, 
 


мы должны подождать

· 12,1-3 
Поэтому давайте свергнем с себя бремя и грех, 
 


терпеливо пойдем дальше 
 


и укрепимся Иисусом и Его примером

1.5.2 Для сердцевины
· Автор хотел сказать своим читателям о том, что стоит с терпением и верой следовать за Иисусом, свергая с себя бремя и грех, продолжая идти дальше и укрепляясь примером Иисуса даже тогда, когда встречается сопротивление.

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста касается жизни моей общины? Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Такая же вера, как у отцов
План: 
1. Енох

 
2. Ной

 
3. Авраам

- - - - - - - - - - - - - -

Цель: Отдал жизнь за благо мира

План: 
1. Преданность – жизнь в свободе и чистоте

 
2. Преданность – жизнь в борьбе следования

 
3. Преданность – жизнь, когда человек взирает на Иисуса

- - - - - - - - - - - - - -

Цель: Стойкость в борьбе веры (Voigt)   

План: 
1. под взором многих, смотрящих на нас,

 
2. глядя на Одного, идущего впереди нас.

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

---------------------------

Цель: 

План: 
1. 



2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· Если глава 11, глава о вере, была опирающимся на «веру» в 10,39 экскурсом, то в 12,1 Послание возвращается к главной черте и вновь подхватывает ключевым словом «терпение» то, о чем было сказано в 10,36 (Voigt).

· «Такое облако свидетелей» (12,1) подразумевает людей, перечисленных в главе 11 (Voigt).

· «Облако» - «густая толпа людей» - обиходное в этом смысле выражение в классическом греческом языке. Они – «свидетели» нашей борьбы. Очевидец видит происшествие и в состоянии затем ручаться за него своим словом. Чем больше свидетелей, тем сильнее обязательство (1 Тим.6,12; 2 Тим.2,2). Они наблюдают за борьбой с (небесных) трибун (1 Кор.9,24…; Фил.2,16; 3,13-14). Вероятно, речь идет о «марафонском беге», как можно заключить из употребления слова «терпение» (выдержка) (Voigt).

· «Терпение». Ср. с 10,36, 10,32 и 12,7 (Voigt).

· «Всякое бремя» (трудность) и «запинающий» грех следует «свергнуть с себя» (как человек «снимает» одежду) (Voigt).

· Взгляд, однако, должен направляться не на трибуны, а на Иисуса (2) (Voigt).

· Вера – следование за «Начальником и Совершителем», причем то, что Он прокладывает путь, существеннее примера. Свидетели веры из главы 11 не являются «предшественниками, которые доводят до цели». Поэтому взгляд направляется на Иисуса (Voigt).

· «Путь» Иисуса (2) заключался в том, что Он претерпел крест, который принес не только мучение, но и «посрамление» (Voigt).

· «Посмотрите» же на страдающего Христа, подумайте (помыслите - 3) о Нем! Он – стойко, непоколебимо - перенес протест, строптивость, сопротивление грешников; в распятии данный мятеж («против Него»!) унялся самым неприкрытым образом. Если человек думает об этом, он, в сущности, вовсе не может устать и ослабеть в сердце (Voigt).

· Текст является увещеванием. Он обращается к искушаемым людям. Он не отговаривает их от их искушений, но показывает, как их следует преодолевать. В начале страстной недели данный совет особенно уместен (Voigt).

· Речь идет об испытаниях, которые явствуют из следования за Христом. Искушение «евреев» заключалось в том, что они должны были сделать лишь один-единственный шаг (10,25), и бремя упало бы с них. Послание к Евреям не устает объяснять: их расчет неверен, так как они теряют всё славное и желанное, что предназначил Своим людям Бог (Voigt). 

· Они проходят мимо цели (2,1), упускают предложенную надежду (6,18), еще неполученный «покой», стало быть, вечный дом (4,1…), убежище в небесной общине Бога (12,22), где виден Господь (12,14) и Ходатай (12,24) и где есть свободный доступ к Богу (10,19…). Они отказываются от Божьего милосердия (4,16), презирая служение единственного компетентного Первосвященника (главы 8-10), еще раз распинают (6,4) и попирают (10,29) Его «для себя», не признают уважительной Его исключительно эффективную Жертву (10,26-27), следовательно, только впадают в руки живого Бога (10,31) и могут погибнуть (10,39). Так как кому-то «борьба» кажется слишком тяжелой, он лишает себя «выигрыша» (10,25) (Voigt).

· Находясь в монастыре, Лютер страдал от того, что с его преданностью Богу вновь и вновь смешивался эгоизм «кривого сердца» (Voigt).

· Вера живет Божьими обетованиями, которым мы непринужденно радуемся, которые мы, однако, также не должны утратить. Надо надеяться, мы относимся к тому, что Бог желает нам добра, серьезно: Евангелие (Voigt).

· Мы имеем нечто лучшее (11,40), чем свидетели веры, о которых говорила глава 11. Тем не менее, они – как испытанные в вере – ныне смотрят на нас и становятся «очевидцами» в новом смысле: они видят борьбу веры, в которой следует устоять нам (Voigt).

· Мы не одни, они «окружают» нас. Они – «достигшие совершенства праведники» (12,23), с которыми мы связаны в церкви (Voigt).

· Мы говорим о выдержке, следовательно, о выносливости и о том, что мы не должны «уставать» и «терять мужество» (= «ослабевать душами») (Voigt).

· Наше Послание говорит с позиции, где известно: именно за претерпение смерти Иисус был «увенчан славою и честью» (2,9). Теперь Он сидит одесную престола величия на небесах (8,1). Всё уже выиграно – только сейчас следует «претерпеть до конца», как говорит Сам Иисус (Мк.13,13). Мы еще не достигли этого, но стремимся к нему; так выразился бы Павел (Фил.3,12). Сие требует терпения, твердости по отношению к самому себе, усилий. Сюда хорошо подходит образ о беге на длинные дистанции (Voigt).

· «Облако» свидетелей: Мы должны учитывать большое число зрителей. Как верующие, борющиеся, бегущие к цели, мы никогда не бываем одни (Voigt).

· Те, кто верил до нас, не просто «умерли». Они присутствуют на наших Богослужениях: «всякое создание, находящееся на небе и на земле, и под землею» связано с поклонением Богу и прославлением Его величия (Откр.5,13, ср. с Фил.2,10). Они окружают нас и в остальном (Voigt).

· Наши Писания исповедания говорят о святых, которых «нужно помнить, чтобы наша вера укреплялась благодаря тому, что мы видим, как на их долю выпала благодать и им была оказана помощь через веру» (Voigt).

· В них можно проследить, что такое вера, как поступали они. … Но сейчас направление взгляда здесь меняется: Они смотрят на нас. Они хотят увидеть, выдержим ли мы до конца. Они с напряжением наблюдают за ходом борьбы (Voigt).

· Как бы это ни выглядело в нашей конкретной ситуации - «во время бега» мы слышим свои имена и возгласы: «Продержись – не унывай – дальше, дальше!» Они доносятся от экспертов – не от тех, кто бережет самого себя и хочет лишь подгонять другого. Ободрение от трибуны имеет подтекст: Мы верили до конца – у вас тоже всё получится (Voigt).

· Мы только излишне усложним пребывание с Христом и хождение с Ним, считая многие вещи необходимыми и незаменимыми, которыми они не являются. Тот, кому нечего терять, является самым свободным человеком. Может быть, балластом становятся для нас притязания на обывательскую жизнь: удобство, тоска по внешнему счастью, богатству, уважению, блестящей карьере, власти и влиянию (Voigt).

· Выиграть бег на длинные дистанции нельзя со шляпой, пальто и чемоданом в руке (Voigt).

· Вера во Христа освобождает нас от бремени нашего греха. Это так же верно, как то, что упорно удерживаемый нами грех – есть грехи, которые мы желаем совершать и впредь, в которые мы, возможно, влюблены - мешает нашим отношениям с Христом (Voigt).

· В борьбе веры мы станем намного свободнее, живее, мужественнее, радостнее, если решительно положили конец той или иной бессмыслице в своей жизни (Voigt).

· В сущности, поскольку мы – христиане, мы уже боремся. Кажется, в глаголе «предназначать» ощущается некая необходимость данного испытания. Мы не выбрали эту борьбу сами (Voigt).

· В последующих стихах будет даже сказано о необходимом ради нас «наказании»: Бог должен из нас что-то сделать. Следовательно, Лютер правильно говорит о «назначенной» нам борьбе. Мы не уклонимся от нее (Voigt).

· Поднимающий взгляд на трибуны бегун значительно сокращает свои шансы на победу. Он должен смотреть вперед. На цель? Конечно, это было бы верно, если она лежит прямо перед ним. Текст говорит: «на Иисуса» (Voigt).

· Всякий взгляд налево или направо, вверх или вниз, тем более взгляд назад мог бы лишь помешать бегуну, замедлить его, возможно, стать причиной его падения. Взор на Иисуса! - Используемый здесь глагол означает следующее: «смотреть на кого-то с доверием». Человек отдает себя Тому, Кто идет впереди. Он устанавливает направление и темп. Если только мы идем туда, куда идет Он, тогда мы идем правильно и безопасно (Voigt).      

· Если в примере заключается выражение «Ты должен», то тот, кто обладает только шаблонным мышлением, продолжит: «Ты можешь, так как ты должен». В действительности, человек способен на многое. Он лишь не в состоянии быть человеком, который живет в мире с Богом. Здесь всякое шаблонное мышление терпит, в конце концов, фиаско (Voigt).

· В течение Страстной Недели мы прослеживаем путь страданий Иисуса, пройденную тропу послушания, на которой Он продержался – после тяжелых искушений - до конца (2,18; 4,15; 5,7-8). И притом – прежде всего – просто так, как пролегала эта дорога на нашей земле, от станции к станции (Voigt).

· Иисус «научился послушанию» (5,8) (поразительное высказывание). Отсутствие побега не было само собой разумеющимся даже для Него. «Послушание до смерти» (Фил.2,8); а Павел добавляет от себя: «даже до смерти крестной». Иисус претерпел «возражение», протест, строптивость грешников. Весь мятеж творения против его Бога сконцентрировался в Страстную Пятницу на Иисусе. Распят был «Господь славы» (1 Кор.2,8), «Сын», к ногам Которого, по сути дела, повержено всё (Voigt).

· Возражение – посрамление (стих 2). С ним нужно было справиться еще прежде начала физических мук. Текст говорит о том, что нам необходимо об этом «мыслить, размышлять» (Voigt).

· Как и в Фил.2, размышление относится к двум сферам. Иисус - Человек, Который пробил Себе дорогу к послушанию. Но одновременно Он является Сыном, Который уже до Своей человеческой жизни принял решение совершить дело спасения (Voigt).

· Иисус не должен был, Он захотел это сделать. Он желал быть на стороне потерянных, потерявшись ради них Сам (Voigt).

· Иисус проложил тропу, путем прямо-таки является Он Сам (2,10; 6,20; 10,20; Иоанн.14,6). «Начальник» - это «Руководитель». Он «подготавливает», в сущности, «открывает» дорогу через «завесу», которая отделяет нас от жилища Бога (10,20) (Voigt).

· Благодаря тому, что Иисус идет впереди, мы имеем доступ к Богу. Иисус «пробивает дорогу» для веры и приводит к цели. 

· То, что перед нами открылось, стало доступным небо, является сильнейшим мотивом к увещеванию. Не сдаваться, не уставать! (Voigt)

· Здесь не предъявляется обвинение, а звучит ободрение. Вы лишаетесь смелости? Вы теряете силы? Вам кажется, это длится слишком долго? Напряжение чересчур велико? Вам ведь нужно только посмотреть вперед, где есть Иисус. Ваша жизнь обретет совершенно новую перспективу. Иисус приводит «сынов» Божьих в славу (2,10) (Voigt).

· Какова, собственно говоря, сущность новозаветной веры? (Laubach)

· Евр.11,1 – единственное определение понятия «вера», которое мы находим в Библии (Laubach).

· Из разнообразия ветхозаветных примеров он выбирает некоторые, чтобы разъяснить на примере жизни отдельных людей, что такое вера (Laubach).

· Если мы желаем знать, что такое вера, тогда нам нужно рассмотреть жизнь тех людей, с кем встретился Бог, и открыться Божьей реальности, как они! (Laubach)

· В стихе 1 автор говорит о том, что объединяло людей веры, на которых он смотрит своими духовными глазами, в их встречах с Богом. Каковы основные элементы веры, которые можно обнаружить у этих людей? (Laubach)

· Вера – непоколебимое доверие тому, что однажды Бог выполнит все Свои обещания и обетования. Одновременно вера является внутренним преобразованием, подаренным Святым Духом доказательством реальности Божьего мира (Laubach).

· Апостол Иоанн говорит о том, что с верой нам подарена новая способность к познанию (1 Иоан.5,20) (Laubach).

· В вере нам действительно открывается совершенно новый мир; мы получаем доступ к Божьей славе. Именно то, что является непостижимым для обычного человека, пока он еще не живет с Богом, становится предельной реальностью для верующих (Laubach).

· Вера, о которой говорит Писание, имеет отношение не к тому, что ощущают органы чувств, а к тому, что превышает всякое чувственное восприятие человека (Laubach).

· Вера является не мнением, которое может поменяться за ночь, а, напротив, уверенностью, ради которой верующий в состоянии даже рискнуть жизнью (Laubach).

· Вера является не знанием, которое могут создать и вновь разрушить доказательства, но убеждением, основывающимся на жизни самого человека (Laubach).

· Вера является не сомнительной мыслью, которую не высказывают, но безмерной силой, руководящей всей жизнью (Laubach).

· Вере свойственна способность овладевать нематериальным миром особенным образом. Как реальность, обнаруживаются и признаются невидимые вещи. Следовательно, вера обладает уверенностью, которая превышает всякую опытность (Laubach).

· Вера становится путем, на котором мы приобретаем опыт Божьей реальности; она – участие в Божиих делах (Laubach).

· Святой Дух дарит нам внутреннюю уверенность в Боге (Рим.8,16), превосходящую всякий кажущийся противоречивым внешний опыт (ср. с 39). Данное подаренное верующей общине свидетельство Святого Духа получили и отцы веры (Laubach).

· Вера также помогает понять событие, которое не объясняется разумом (Laubach).

· Возникновение космоса и начало существования нашего земного шара Бог покрыл для нашего человеческого познания пеленой тайны (Laubach).

· Откуда о жертве знают Каин и Авель? Всякая жертва, о которой рассказывает Библия, изображает попытку человека ликвидировать грех и восстановить общение с Богом (Laubach).

· Вера Авеля сделала его жертву приятной для Бога. Здесь заключается решающее высказывание: Авель жил с верой, поэтому Бог принял его жертву. Благодаря вере он получил от Бога свидетельство о том, что он праведен (Laubach).

· Енох жил с верой, и данная вера была предпосылкой его переселения. Это вновь объясняет нам, что при вере речь идет не об акте человеческого мышления, не о мысленном доверии каким-то библейским высказываниям или теологическим тезисам; вера означает жизнь с Богом (Laubach).

· В стихе 6 речь идет не о навязываемой нам догматической непреложности, а об установленном Богом порядке и правиле (Laubach).

· Если невидимость Бога является, с одной стороны, невысказанной предпосылкой для веры, то вера, с другой стороны, - всё-таки нечто большее, чем только мыслительный процесс, в котором человек признает невидимость Бога; наша вера, напротив, представляет собой выражение абсолютной жизни с Богом, охватывающей все сферы нашей жизни (Laubach).

· «Ной ходил пред Богом» (Быт.6,9); в новозаветном смысле это означает следующее: Ной был верующим и имел настоящие отношения с живым Богом. Ной получил Божье откровение; его вера прошла проверку в том, что он принял данное откровение Бога без сомнения и возражения (Laubach).

· Бог повелел ему это, Ной послушался. Вера и послушание связаны друг с другом и являются предпосылкой того, чтобы «обрести благодать пред очами Господа» (Быт.6,8), они – единственное условие для получения спасения и сказываются на жизни, угодной Богу (Laubach).

· Божий призыв выводит Авраама из его прежнего окружения. «Бог сказал» - о том, как это произошло, нам не говорится. Но Авраам знает о том, что с ним разговаривает живой Бог. И ему также известно, что Бог подразумевает лично его, Авраама. Бог дает ему поручение и обетование. Он снимает с него все существовавшие до сих пор жизненные обязательства, чтобы позволить Аврааму врасти в совершенно новую реальность, действительность доверительного общения с Богом. Авраам слушается молча! (Laubach)

· В послушании обетованию Авраам покидает свою родину, не зная цели. Вера Авраама – повиновение Божьему Слову. У него есть только обетование Бога. Он делает то, что было бы совершенно бессмысленным без общения с Богом (Laubach).

· То, что люди из «облака» получили от Святого Духа свидетельство уверенности в вере, Божьей праведности и участия в совершенстве (39), является для них величайшим достоинством, которое мог присудить им Бог (Laubach).

· «Лучшее» - это вечная слава, новое творение (Откр.21,1-5) (Laubach).

· В Евр.11 автор говорил о вере 24 раза. … Он подчеркнул то, как путь веры этих людей находился под ясным «Да» Бога (Laubach).

· В Евр.11,32-40 он избавляет читателей от ошибки: Вера – не подведение итогов. Вера не означает страхование жизни, не гарантирует земное благополучие, успех и уважение у людей (Laubach).

· Путь следования приносит не только Божью близость, помощь и защиту, он также включает в себя отказ от чего-то и жертву, нужду и искушение (Laubach).

· Опыт веры отцов означает для борьбы общины (1) в настоящем непосредственное подкрепление. … Община стоит в вере на том же уровне, как отцы. Но из этого проистекает и обязательство: Мы получили наследство, должны управлять им и передать его следующему поколению чистым! (Laubach)

· Множество духов достигших совершенства праведников (Евр.12,23) также участвует в земном пути общины. Торжествующая община связана с борющейся и страдающей церковью. Земная ситуация общины требует от всех верующих концентрации имеющихся в распоряжении сил на одной цели (Laubach).

· Необходимо уклоняться от всего, что могло бы помешать нам в следовании, даже от всего «доброго и прекрасного», что хочет воспользоваться нашими духовными, душевными и физическими силами, связать их и отвлечь нас от Христа (Laubach).

· То, что не поддерживает жизнь нашей веры, не подходит нашей жизни (ср. с Фил.4,8-9). Наша христианская жизнь требует тех же условий, как состязание на стадионе (1 Кор.9,24…) (Laubach).

· Мы вновь и вновь готовы отказаться ради служения Иисусу от вещей, которые принципиально нам, как христианам, разрешены (Laubach).

· С борьбой веры мы столкнемся неизбежно; мы не в силах ее обойти. Но она ведь назначена нам Богом; стало быть, она угодна Богу и не может нас искусить (Laubach).

· Чем больше страданий, искушений и борьбы встречается на пути общины, тем больше требуется терпения (Откр.13,10) (Laubach).

· Терпеливая выдержка в искушении не только помогает нам пройти проверку в духовной жизни, она также является целеустремленным путем к получению Божьей помощи, которая укрепляет нас для дальнейших испытаний веры (Laubach).

· Стих 2 содержит решающее правило для борьбы веры. Смотреть на Иисуса, Начальника и Совершителя веры. Мы должны не взирать на печаль и грех, а с верой поднимать взгляд на Христа (Laubach).

· В духовной жизни действует закон: То, на что мы смотрим, обретает силу над нами. Если мы позволяем заботам и трудностям будней пленять нас, то жизнь нашей веры станет безрадостной (Laubach).

· Мы можем «взирать на Христа» при молитвенном чтении Библии, общаясь с другими христианами, когда мы вместе слушаем проповедуемое Божье Слово и собираемся с членами общины для молитвы (Laubach).

· Бог не оставляет недоделанным то, что Он начал совершать, как дело благодати (Laubach).

· Иисус мог бы остаться с Отцом во славе. Сферой Его жизни была среда вечного мира и несказанной радости. Но Иисус пожертвовал ради нашего спасения всем, Он покинул славу, стал Человеком и умер на кресте (Laubach).

· Сам Иисус понимал Свою жизнь так, как Он сказал о ней непосредственно перед смертью ученикам: «Я дал вам пример» (Иоанн.13,15). Он перенес то, что безбожный мир возражал и сопротивлялся Ему (Laubach).

· Он не уклонился от трудностей, но выдержал их. Его путь становится и путем Его общины (Мф.10,24-25; Деян.14,22) (Laubach).
2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument1
Dokument1 – Страница 4

