25-2н Я хочу вас утешить – Ис 66,10-14
Ис 66,10-14
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· Обрати внимание на то, что мы находимся в последней главе Исаии!

· Что ты знаешь о личности и деятельности Исаии?

· О чем идет речь в этой последней главе Книги?

· О чем будет радоваться Иерусалим? 10

· Почему люди любят город Иерусалим?

· Почему было сетование об Иерусалиме?

· Сетуем ли мы или радуемся с Иерусалимом?

· Обрати внимание на сильный образ «грудного вскармливания»! 11 

· Что хочет сказать народу Исаия?

· Представь себе малыша, за которым присматривали на протяжении некоторого времени, так как матери нужно было срочно отлучиться!

· Что такое утешение?

· Как осуществляется утешение?

· Что изменяется при утешении?

· «Найти утешение». Как это происходит на практике?

· Обрати внимание на то, что с этого момента говорит Сам Бог! 12

· Обрати внимание на союз «ибо» и акцент, который делает слово «вот»!

· Каков фундамент Божьего утешения?

· Какое отношение к миру имеет утешение?

· «Мир, как река» - Как ты себе это представляешь?

· Кто подразумевается под словами «к нему»?

· Что подразумевается под «богатством народов»?

· Что означает образ «разливающегося потока» для народа, который вновь и вновь должен иметь дело с засухой и зноем?

· «Его дети» - чьи дети?

· «Носить», «ласкать на коленях» - Какие образы!

· Каково высказывание этих образных слов?

· Бог открывает Свою волю для Израиля! 13

· Обрати внимание на повторение материнского утешения!

· Как утешает свое дитя кормящая мать?

· Как мать утешает своих старших детей?

· Как выглядело тогда утешение через Иерусалим?

· Как могло бы выглядеть утешение через Иерусалим сегодня?

· Почему для Бога так важен именно Иерусалим?

· Могло ли быть так, что именно поэтому к Иерусалиму так враждебно относятся до сегодняшнего дня?

· Как видели это тогда люди? 14

· Опиши подбор слов: видеть, радоваться, зеленеть

· Обрати внимание на союз «тогда»!

· Когда будет заметна рука Бога?

· Кто такие «рабы Господни»?

· Кто такие Его враги?

· Что следует представлять себе под «Божьим гневом»?

· Тогда, но и сегодня?

· Что хотел сказать через Исаию Своему народу этими стихами Бог?

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 10-11 
Призыв к радости с Иерусалимом, 
 


ибо ныне город утешит Бог

· 12-14 
Ибо Он благословит его видимым образом 
 


Своим миром и богатствами народов

1.5.2 Для сердцевины
· Через Исаию Бог призывает израильский народ радоваться тому, что желает совершить в Иерусалиме Он – Он Сам возвратится и принесет утешение, мир и благословение.

1.6 Новозаветные мысли

· Мир в Иисусе

· Радость въезду Иисуса в Иерусалим

· Спасение совершилось в Иерусалиме

· Святой Дух сошел на учеников в Иерусалиме 

· Первые люди познали Иисуса, как своего Господа и Спасителя, в Иерусалиме

· «Материнское утешение» - неограниченное общение с Богом в любое время, во всяком месте – Мф.28,20

· Богатство народов – много дорогих людей – начинают исповедовать Бога Израиля через Иисуса Христа

· Иерусалим – небесный Иерусалим – община 

· «Радость»; «зеленеть» = получать прощение

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Радуйтесь с Божьим народом
План: 
1. С Божьим народом Ветхого и Нового Завета 

 

2. Ибо ныне вы можете «наслаждаться» Им, Небесным Отцом

 

3. Божье присутствие приносит нам радость 
 

и позволяет заново оживляться

- - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Бог был, есть и всегда будет Богом

План: 
1. Его народ в этом мире атакует много врагов

 

2. Бог рядом с нами, Он побеждает

 

3. В конце дней будет иметь место великое познание Бога

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

---------------------------

Цель: 

План: 
1. 



2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
https://www.predigtpreis.de/predigtdatenbank/predigt/article/predigt-zu-jesaja-6610-14.html Пастор Henning Hinrichs
· Мы определяем радость, как что-то хорошее, горе – как что-то плохое. Никто не желает изведать скорбь и печаль. Было бы ведь так прекрасно, если бы везде был смех и праздник.

· Но жизнь зачастую другая. Что чувствуют, глядя на фотографии своей разрушенной родины, здесь, в Реппенштедте, сирийцы? Сейчас они видят их по телевизору, позже, возможно, будут созерцать при возвращении. А что ощущал пришедший в опустошенную и заброшенную землю из плена израильский народ?

· В тексте проповеди на сегодняшнее воскресенье Исаия призывает израильтян к радости, так как они …, наконец, возвратились на свою родину. А эта родина, которую они нашли заброшенной и разрушенной, вновь должна цвести.

· Радость нельзя просто прописать. Это делает данные слова такими привлекательными, немного убедительными, когда человек видит перед собой только руины собственной жизни и потерял всякую фантазию насчет того, насколько цветущей и зеленеющей вновь могла бы стать сия местность! Горе окрашивает тогда даже хорошие воспоминания. Даже тем, что было красивым и радостным раньше, овладевает в сознании огорчение по поводу того, что оно уже давно миновало. Для чего существует скорбь?

· Для того чтобы понять, как человек действительно может найти в этих словах Исаии или Бога надежду, в некотором смысле отсутствует важное связующее звено, объясняющее переход от горя к радости.

· Данное связующее звено заключается, каким бы странным это ни казалось, в печали, так как в скорби есть и сострадание, сочувствие, утешение, которое таится в совместно переживаемом горе, когда люди сидят друг рядом с другом, держатся, плачут.

· Тот, кто ощущает присутствие Бога в своей жизни, может быть, в молитве, возможно, обнаруживает Бога в лицах, которые встречаются неожиданно, вероятно, даже в трагических ситуациях, может, пожалуй, испытать, как отчаяние становится новым отправлением в путь, печаль - радостью, потому что связующим звеном было горе.

· Утешение – возможность сказать всё, хотя бы помолчать, поплакать перед Лицом Бога или побыть возле Этого любящего и сострадающего Господа.

· Так можно испытать, как неожиданно объединяются и становятся истиной в Боге и через Него – как в это страстное время в смерти и воскресении Христа - горе и радость.

· Так как Он расшевелил во мне что-то, мою радость, мое горе и мое утешение во всех этих исканиях и хаосе моей жизни.

· В лучшем случае библейский текст расшевеливает во мне мою радость, мое горе и мое утешение во всех этих исканиях и хаосе моей жизни. Если просто так открыть и кратко прочесть библейские тексты, возможно, они будут поучительными. Вероятно, я смогу увидеть, что они рассказывают что-то для меня. Они также говорят о моих руинах, о радости, которую я вновь должен получить, но сначала - о соседствующих с ними скорби, сочувствии и отраде. Их следует испытать в Боге, Который является любящим, изведавшим страдания и похожим – как здесь – на мать.

· Я хочу утешить вас, как утешает человека его мать; да, вы должны утешиться в Иерусалиме. Вы увидите это, и ваши сердца возрадуются. И мир Божий, который превыше всякого ума, соблюдет сердца ваши и помышления ваши во Христе Иисусе. Аминь.

https://www.joerg-sieger.de/predigt/jahr_c/c_14b.htm
· Любовь в состоянии причинить жуткую боль. Попробуйте отнять у ребенка острые ножницы, да притом те, с которыми он сейчас как раз начал хорошо играть. Они чрезвычайно интересны, с их помощью можно изготавливать чудесные вещи. Тогда любовь неслыханно огорчает. Необходимость смотреть на душераздирающий плач малыша, вероятно, даже на его дикие удары, на его абсолютное непонимание того факта, почему мама или папа такие подлые, что кладут на самый верх шкафа именно эту недавно найденную и интересную игрушку. Здесь любовь делает очень больно.

· Во-первых, страдают родители, которые вынуждены запрещать что-то любимому ребенку, отнимать что-то у него, видя, что малыш сейчас абсолютно не может понять, почему есть такая необходимость. Он плачет, и они должны выдержать его рыдания, потому что так нужно, чтобы предотвратить по-настоящему большую беду, большее несчастье. Иногда это трудно, человек почти разрывается внутренне.

· Не менее тяжела ситуация, конечно, для самого ребенка. Как ему понять: 1. намерения родителей не злы, 2. вновь и вновь уверяя его в своей любви, они поступают так не потому, что его нынешние муки доставляют им удовольствие, 3. пытаясь утешить его, точно зная о причине его крика и о своей исключительной вине в нем, они не издеваются над ним, а действительно выражают любовь, заботливую любовь, любовь, которая иногда может причинить реальную боль.

· Когда Бог вновь и вновь сравнивает Себя в Писании с матерью (Он делает это, по меньшей мере, так же часто, как называет Себя Отцом. Поразмышляем о том, что еврейское слово, обозначающее «сострадание» и «милосердие», переводится, как «материнское чувство».), тогда вспоминается именно данный образ маленького ребенка и его родителей.

· Бог, говорящий о Себе, что Он является для нас хорошим Отцом и любящей Матерью, что Он носит нас на руках, качает на Своих коленях, хочет утешить, как утешает своего сына мать, - Тот Бог, Который состоит с нами в отношениях, очень похожих на связь родителей с маленьким ребенком.

· Мы – не взрослые сыновья и дочери Бога, навещающие своего Отца, может быть, как в доме престарелых, время от времени по воскресеньям. Мы – дети Божьи, которые нуждаются в Боге так, как маленький ребенок – в своей матери. Им необходима Его рука, чтобы более или менее уверенно ходить, чтобы Он подхватывал их, когда они будут спотыкаться, чтобы иногда отнимал у нас для предотвращения большего несчастья ножницы.

· Не знаю, но, возможно, многие ситуации в моей жизни, о которых я спрашиваю себя, почему они оказались такими ужасными, почему мне была причинена подобная боль, мои планы рухнули, как карточный домик, почему Бог допустил мои душевные или реальные физические страдания, очень похожи на переживания ребенка.

· Может быть, дело обстоит так, что именно в подобных ситуациях – возможно, вполне естественно - я сомневаюсь в любви Бога, как, наверняка, не раз сомневался в действительно доброжелательном отношении к нему его родителей ребенок. Но в свете Божьем данный случай просто должен был произойти, даже если он причинил боль. Ему необходимо было осуществиться, потому что он, пожалуй, - выражение заботливой любви, любви Бога к нам, людям, которая тоже порой может сделать больно, которая иногда даже в состоянии чрезвычайно огорчить.

http://www.theologie.uzh.ch/predigten/archiv-7/050306-pr.html
· В одной гамбургской церковной общине есть человек, который ежегодно в воскресенье Laetare дарит посетителям Богослужения цветы. Его обоснование: «Если воскресенье называется «радуйтесь», тогда люди должны иметь какую-то причину для радости». Прекрасная идея, так как на самом деле подобный призыв «радоваться» посреди Страстного времени, возможно, всё-таки немного непонятен.
· Иногда очень полезно на мгновение отвести взгляд от самого себя и собственной ситуации и посмотреть на тех, кому изначально предназначалась эта произнесенная тысячи лет назад речь. На протяжении многих лет они оставались чужаками и не имели надежды! Тем временем прошли десятилетия, молодые люди уже вовсе не могли помнить родину, они появились на свет на чужбине. Но встречались и неисправимые оптимисты, которые говорили: «Когда-нибудь мы возвратимся домой, всё опять будет хорошо. Мы восстановим свои дома и храм, и будем жить, как раньше. Будет царить мир! 
· «Вы – мечтатели, - говорили другие, - далекие от жизни фантазеры! Мы никогда не возвратимся на нашу родину, рассуждайте же, наконец, реалистично и устройтесь в этой земле! Теперь мы живем здесь, стало быть, приспособьтесь и всё». 
· А потом произошло невероятное событие, едва уловимая надежда действительно осуществилась: они возвратились домой, страшному времени разлуки, насильственного угона за пределы родины и разобщенности был положен конец! – Но – в какой дом они вернулись!
· Если у них еще вообще была надежда на будущее, она должна была рухнуть в этот момент, как карточный домик. Так или иначе, смысла не имеет ничто!
· Но может ли христианин признаться в том, что, вероятно, ему вовсе не нравится сложившаяся ситуация, он всё еще или вновь страдает от нее, тоскуя по цветущей местности? Разрешено ли ему злиться, возможно, сердиться даже на Бога, на Которого пророки вновь и вновь возлагали ответственность за свое видение спасения, Чье Слово они должны были передавать? «Я направляю к нему мир как реку, и богатство народов – как разливающийся поток».
· А теперь? Разве всё было пустыми человеческими обещаниями? Неужели ныне уже нельзя доверять даже пророкам? Или еще хуже – может быть, Бог вовсе не в состоянии изменить ситуацию? Разве Он не такой могущественный, каким мы Его всегда себе представляли? Или – чего доброго, Он сего совсем не хочет? Куда мне тогда деть свою ярость? 
· «О, как долго тоскует по Тебе сердце!» - пишет в 1653 г. в песне «Иисус, моя радость» (EG 396) поэт Johann Franck. Сегодня ее поют в воскресенье Laetare. Автор очень хорошо подхватывает это сложное настроение, путаницу чувств. 
· Люди во времена Исаии, которые должны были справиться со своим плачевным возвращением в Иерусалим, и современники поэта спустя короткое время после тридцатилетней войны разрывались между надеждой и отчаянием. Действительно ли Бог спасет и поможет, сделает возможным новое начало?
· Пожалуй, основной людской опыт заключается в следующем: мы чувствуем, как разрываемся между обнадеживающими моментами, когда вера кажется такой твердой, а Бог – таким близким, и совершенно иными временами, когда рушится надежда и вообще невозможно представить себе, что однажды ситуация вновь изменится, когда сильно ослабевает вера в собственные силы и возможности.
· Будучи окруженным хаосом и разрушением, поэт Johann Franck, кажется, вновь и вновь ободряет самого себя: «Несмотря на древнего змея, вопреки пасти смерти, вопреки боязни! Пусть скачет и бушует мир; я стою здесь и спокойно пою в безопасности…» (стих 3). Но он также находит доступ к оберегающему, утешающему по-матерински Богу, о Котором уже говорил пророк Исаия.
https://www.christuskirche-landshut.de/blog/28806 Nina Lubomierski

· Народ вкушает самую лучшую пищу, какую может получить ребенок – материнское молоко. Его с любовью носят на руках. Он сидит на коленях Бога. Бог играет со Своим народом. Бог утешает Свой народ. Бог очень близок к нему. Безродность, чужбина, потерянность в прошлом. Как мать, Бог в состоянии отогнать страх и ужас.

· Бог, как мать: Данный образ затрагивает глубокие чувства. Тоску по защищенности носят в себе все люди. И всё-таки называние Бога матерью кажется чуждым. Господь, Бог наш, Властитель, Отец – эти слова накладывают на наши привычки слышать и говорить отпечаток с малолетства. 

· В еврейской Библии метафоры и образы Бога разнообразны. Божье имя является больше глаголом, чем существительным. Его можно было бы перевести так: «Я – Тот, Кем Я буду». В честь Бога это имя в иудейской традиции не произносится. В немецком переводе Библии имя JHWH заменяется словом «Господь» более 6000 раз.
· На языке зулу нет абстрактного слова для обозначения страха. Есть лишь описание: «Мама, почему ты меня покинула?». Итак, если Бог клянется, что не хочет оставлять нас в одиночестве, тогда на языке зулу это звучало бы так: «Не бойся! Не страшись!»

https://www.pius-kirchgessner.de/05_Predigten/F_Sonntage_C/Trost_druck.htm
· Ребенок плачет. Он упал, ему больно. Рыдая, он бежит к своей матери. Она с любовью берет малыша на руки, нежно гладит его по голове, крепко прижимает к себе и сочувствующе уговаривает. Дитя быстро успокаивается. У матери он находит защищенность и утешение. – Какое Слово! Какой смелый образ Бога!

· Естественно, пророк не слепой. Он знает, как выглядит настоящее: очень плохо, весьма скверно. Народу приходится переносить многое. Но пророк смотрит на будущее позитивно, потому что оно является будущим сильного, надежного и верного Бога, Которому небезразлична судьба Его народа. Он изменит нужду и страдание. Да, пророк даже осмеливается запеть восторженную песню и призвать к радости.

· Будущий поворот, новое спасение таковы, что их могут описать только образы: образы радости и изобилия. Сильные образы, которые должны взбудоражить отчаявшихся и удрученных людей. Во всех, несомненно, существующих трудностях им следует не забывать хорошее, к примеру, чудо возвращения из плена. И им необходимо верить в обетования Бога. 

· Однако всё это является делом Бога, Который – как мать – нежно обращается к Своим людям и с любовью заботится о них.

· Божье заступничество за Израиля, Его доброе отношение к Израилю, Божья забота превосходит даже любовь матери (49,14-15).

· Материнское обращение Бога к Его народу – причина радости, ликования, надежды, новой жизни и новой жизненной силы: «И увидите это …». Как, получив воду, вновь становятся свежими изнывающие от жажды растения, так оживится от Божьего утешения народ. 

https://www.pastors-home.de/?p=2581
· Удивительно, как просто и эффективно нас утешали мамы. Мама ощущает: сейчас в первую очередь необходимы не настойка йода или шарики арники, но мне нужен кто-то, кто обнимет и утешит меня, выдержит мой угрожающий рёв, подождет, пока безудержный плач не перейдет в рыдания, а затем почувствует момент, когда настанет время бросить взгляд на подлинную травму и заклеить ее пластырем.

· Когда матери имеют дело не с содранными коленками, а израненными или запуганными душами, искалеченным чувством собственного достоинства или сложным эго подростков, я часто наблюдал сходную позицию:

· Сначала обнять. Буквально или словами. Воспринять горе, ярость, страх. Затем посмотреть, что необходимо сделать, чтобы помочь, стабилизировать, успокоить, т.е. утешить.

· Бог, как утешающая мама, – Бог, к Которому я устремляюсь, когда всё скверно и ужасно. Бог для того, чтобы буквально выплакаться. Тот, Кому я могу рассказать о своем страхе, отчаянии или гневе. Как хорошо, что я имею право открыто говорить с Богом в молитве. И многие люди сообщают о том, как из этой доверительной беседы с Богом возникает атмосфера защищенности. Моя личная молитва, как место, где я чувствую Божью близость, безопасность и отраду.

· Бог похож на мать, без которой нас бы вовсе не было. Без нее мы умерли бы от голода уже в первые дни существования. И Этот по-матерински заботящийся Бог также восстановит справедливость и даст нам то, что необходимо для жизни. 

· Бог, как мать, которая также идет и бросается мне на помощь там, где слишком ограничены мои возможности и очень мала моя сила. Мать, которой я могу доверить свои заботы, полагаясь на то, что она в состоянии совершить нечто, невыполнимое для меня.

· Дорогая община, если Тот, Кого я называю Небесным Отцом, может быть такой заботливой и сильной матерью, тогда я являюсь Божьим чадом охотно.

http://www.predigtkasten.de/P120318.htm
· Истории Иерусалима более трех тысяч лет. Если посмотреть на нее, видно, что в ней было много высот и бездн; времена мира сменялись страшными периодами войн. Сейчас Иерусалим является яблоком раздора между арабами и иудеями. В последние 60 лет современное государство Израиль не видело настоящего согласия не в последнюю очередь из-за Иерусалима. Тогда задается вопрос: О каком же моменте радости говорил Исаия? Какую эпоху спокойствия возвещал через него Бог? 
· В образе матери мы должны увидеть утешение и радость. Это мать-церковь, христианский народ, община святых, собрание всех верующих. Данная мать родила нас святым крещением, банею возрождения духовно. Она позволяет нам питаться сладким молоком ее Евангелия, которое доставляет нам отраду во всякой нужде и печали. … Тот, кто пьет его, пребывает в покое. Он поглощает молоко Евангелия с любым библейским Словом, со всякой проповедью, с каждым принятием Таинств. Благодаря молоку Евангелия он находит мир с Богом в прощении грехов. 

· Как когда-то, в ветхозаветное время, возлагали Божий мир на верующих в иерусалимском храме священники, так дело обстоит сегодня в конце каждого Богослужения: «Да обратит Господь Лицо Свое на тебя и подаст тебе мир!» Этот покой входит в сердца всех, кто не игнорирует его, наполняя их небесной радостью, тишиной и чувством защищенности даже в тяжелейших внешних условиях жизни.

· Дорогая община, истинный мир и вечное блаженство мы находим лишь у Небесного Отца, лишь через Иисуса и только у матери-церкви, где есть Евангелие о Христе. Поэтому в нашем Символе веры ясно говорится о церкви: «Веруем в святую христианскую церковь, в общение святых». Это новый Иерусалим, который нельзя построить в определенном пункте земного шара, но можно обнаружить везде, где собираются вокруг своего Господа и Его средств милости, вокруг Слова и Таинства, христиане. Ибо там имеется пища, утоляющая человеческий голод навечно. Новый Иерусалим – здоровая и богатая мать; она родит и прокормит еще много детей. Стало быть, нет причины сторониться сей матери или уходить от нее. … Важно, чтобы при духовном общении мы убеждались в следующем: Что проповедуется здесь об Иисусе? Действительно ли данное Евангелие уже возвещали Апостолы или нет? Те ли тут Таинства (крещение и Вечеря), которые установил Иисус, или их изменяют?
2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument1
Dokument1 – Страница 4

