21-2н Дело принимает серьезный оборот – видеть, не видя – Лк 18,31-43
Лк 18,31-43
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· В каком контексте находится наш текст? 

· Обрати внимание на союз «же»! 



31

· Знаешь ли ты имена двенадцати учеников?

· Почему Иисус отзывает их?

· Где они находятся в настоящее время – где расположен Иерусалим? = рельефная карта

· Что значит: «совершится» всё?

· Что говорили о Сыне Человеческом пророки?

· Что означает выражение «Сын Человеческий»?

· Обрати внимание на союз «ибо»! 



32

· Почему Его «предадут язычникам»? 

· Представь себе различные глаголы, о которых говорит Иисус, в душе! 32-33

· Что такое «бичевание»? Как тогда «бичевали»?

· Убить – мёртв – кончено!

· Где еще Библия говорит о «третьем дне»? 

33

· «Воскреснуть» - как понимали это слово ученики?

· Обрати внимание на союз «но»! 



34 

· Обрати внимание на троекратное повторение!

· Какой факт повторяет таким образом Лука?

· Что тебе известно об Иерихоне? 



35

· Откуда Иисус пришел в Иерихон?

· Какая судьба была у тогдашних слепых?

· Интересная структура текста следующих стихов: когда же подходил Он – он же – шедшие же – но он – Иисус же (2 раза)

· Откуда идет и куда направляется толпа? 


36 

· Почему слепой «задает вопрос»? Много паломников в период праздника не являются каким-то особенным явлением. Ждал ли он кого-то?

· Что означает имя «Иисус из Назарета»? 


37

· Обрати внимание: Он изменяет титул Иисуса! 

38

· Почему он это делает?

· Что значит быть «Сыном Давида»?

· Он думает недолго. Как воодушевленно он кричит!

· Как осуществляется «милость»? Есть ли образные объяснения?

· Почему другие хотят, чтобы он замолчал? 

39

· «Шедшие же» <--> «но он»

· «Но он» - откуда в сем слепом нищем эта жизнь?

· Вся надежда возложена на «Сына Давида» - Почему?

· Обрати внимание: «Иисус же» - располагает временем! 
40

· Всё проталкивается вперед; Иисус стоит – ждет – спрашивает!

· Почему этот момент / этот мужчина так важен для Иисуса?

· Какой вопрос! 





41

· «Сын Человеческий», «Сын Давида», задает вопрос незрячему и всё-таки видящему нищему!

· «Возможность видеть» - Что такое зрение?

· Обрати внимание на то, что слепой называет Его «Господом»! Как используется это слово в Ветхом Завете?

· Обрати внимание на то, как исцеляет Иисус (Быт.1,3)! 
42

· Какую «веру» подразумевает здесь Иисус?

· В какой мере может «помочь» вера?

· «Тотчас»! 






43

· Что произошло «тотчас»?

· Чудо исцеления? Чудо следования? Чудо прославления отдельного человека или чудо восхваления народа?

· Почему Лука включил эти два рассказа в свое Евангелие и поместил их рядом таким образом?

· Что хотел разъяснить Иисус Своим ученикам?

· Что хотел сказать Своему возлюбленному народу через этот случай перед Иерихоном Бог? 

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 31-34 
Иисус повторно говорит о грядущих событиях, 
 

но Его последователи, друзья и будущие «столпы 
 




общины» ничего не понимают.

· 35-39 
У слепого есть свой образ Иисуса, он ожидает Его 
 





     и с криком борется 
 

вопреки всякому сопротивлению за внимание

· 40-43 
Но у Иисуса есть для него время, Он исцеляет его, 
 


подтверждая этим вероисповедание слепого!  

1.5.2 Для сердцевины
· Лука показывает противоречие между непонимающими учениками (обученные специалисты) и незрячим, а всё-таки знающим, верующим слепым нищим.

· Лука хотел передать своим читателям: Иисус знал о том, что ожидает Его в Иерусалиме. Он совершенно осознанно пошел по этому пути, потому что завершал план спасения Бога.

· Лука хотел рассказать своим читателям о том, как бедный слепой нищий заключил для себя, что Иисус является посланным Богом Мессией, Который может помочь ему и сделает это, если только его заметит.

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста касается жизни моей общины? Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Дело принимает серьезный оборот
План: 
1. Есть цель – завершается путь

 

2. Только / но после бездны светит слава

 

3. По этому пути идет Сын Человеческий, Сын Давида

- - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Бедный и всё-таки богатый 

План: 
1. Обделенный информацией и впечатлениями

 

2. Способный на составление частей головоломки вместе

 

3. Видящий и мужественный, несмотря на всякий мрак

 

4. Рядом с Иисусом в важнейшие часы мировой истории

- - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Мы хотим пойти с Иисусом – с Тем, … (Voigt) 

План: 
1. Кто послушен в страданиях,

 

2. Кто правит, помогая.

- - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Как вступил на путь Своей смерти Князь жизни! (Weise, группа в WhatsApp: +49 176 83642745)

1. Он знает конец пути и всё-таки не страшится!

2. Он проповедует глухим ушам, ни минуты не сердится;

3. Пожинать приходится только неблагодарность, 
 

однако Он не отказывает в помощи;

4. Слушайте, как сквозь шум толпы уже доносится крик «Распни»!

- - - - - - - - - - - - - - - 

Цель: Тайна того, что Христос шел на смерть перед не видевшим крест миром! (Meier, группа в WhatsApp: +49 176 83642745)

1. Путь Божьей необходимости и всё-таки путь полнейшей свободы

2. Путь боли и всё-таки путь, завершающий план спасения;

3. Путь, громко возвещенный и всё-таки скрытый от тысяч людей! 

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· Важно ли для Луки связать возвещение страданий и исцеление слепого? Если бы это соответствовало действительности, то оно оправдывало бы отделение нашего текста для проповеди (Voigt).

· 31-34: Согласно Луке Иисус предвестил Свои страдания уже повторно (9,22.44; 12,50; 13,32-33; 17,25); о «третьем» предсказании мы говорим в соответствии с параллелями. Оно содержит большинство деталей – в отличие от 9,44, где Он высказался очень кратко и неопределенно (Voigt). 

· Издевательства, плевки и бичевание не встречаются в описании страданий Иисуса Лукой (Voigt).

· Цель – Иерусалим. О нем говорится здесь, пожалуй, еще более особенно, чем в 9,51; стало быть, подразумевается не только паломничество на Пасху (2,41), но «завершение» дела Иисуса (ср. с 12,50; 13,32; 22,37, Иоанн.19,28-30) (Voigt).

· Выражение «Сын Человеческий» является здесь унизительным наименованием Спасителя (Мк.8,31: «Сын Человеческий будет предан в руки человеческие» - на арамейском языке: «сынов человеческих» (загадочное изречение)) (Voigt).

· То, что «приписали» «Сыну Человеческому» пророки, невозможно проверить в отдельности; можно подумать о Зах.13,7; Ис.53, Пс.117,22а; ср. с 24,25-26.44-47 (Voigt).

· Ис.53,6.12 и Деян.2,23 указывают на то, что Бог оставит Иисуса, и притом «народам» (язычникам), под которыми подразумеваются римляне (Voigt).

· Лука подчеркивает непонимание (34), которое не может сослаться на ясные слова Иисуса, но состоит в том, что они считают возвещенные вещи невозможными (Voigt).

· Лука не называет имя Вартимея (Мк.10,46) (Voigt).

· Слепой слышит шествие множества людей, он предполагает: происходит нечто особенное (сцена производит впечатление пролога к въезду в Иерусалим) (Voigt).

· Слепой видит в Иисусе Мессию (38). Выражение «помилуй» является одновременно возгласом восхваления и просьбы. Христиане взывают к имени Господа (Деян.9,14.21; 22,16; 1 Кор.1,2; Рим.10,11-13), слышится обращение «Kyrios» (Господь) – стих 41 (Voigt).

· Сын Давидов: Рим.1,3; Мф.9,27; 15,22; 21,9; 22,42; Лк.1,69 (Voigt).

· Тишину торжественно паломничающей в Иерусалим процессии не должен нарушать кричащий нищий, который не позволяет себя сдерживать, он верит (42) (Voigt).

· Иисус обнаруживает Себя, как Спаситель, о Котором говорится в Ис.29,18; 35,5 (Voigt).

· Исцеленный человек не только идет с Ним «по дороге» (Мк.10,52), но «следует» за Иисусом, восхваляя Бога. Согласно Марку это событие также было последним призванием ученика; имя данного мужчины известно (Voigt).

· Единодушное свидетельство Евангелий: Иисус пошел по Своему тяжелому пути осознанно – не только в том смысле, что Ему, считаемому еретиком и обольстителем, угрожает смерть – по меньшей мере, побивание камнями – но так, что это поражение угодно Богу, даже предсказано Писанием. С «восхождения в Иерусалим» начинается путь Его смерти (Voigt). 

· Уже внешне путь представляет собой утомительный поход: 25 км до Вифании, 1200 м подъема через пустынную (10,30), скалистую местность с глубокими ущельями (Voigt).

· Иисус послушен до смерти (Фил.2,8). Он ведь не должен был восходить в Иерусалим, но Он делает это. Он не только готов к тому, что грядет, Он также посвящает в Свое знание двенадцать учеников – однако: они сего не понимают (Voigt). 

· Не пропустим следующее: прозревший человек следует за Иисусом, стало быть, присоединяется к процессии, «восходящей в Иерусалим». Знает ли он, на что идет? О предстоящих событиях Иисус рассказал только двенадцати ученикам. Но, согласно Марку, исцеленный человек - это Вартимей, чье имя еще известно, кто, стало быть, пожалуй, продолжил следовать за Иисусом и не отрекся от своего исповедания «Сына Давида» и «Господа» (38.39.41), но выдержал до конца (Voigt).

· Мессианство Иисуса, в котором нищий убежден в вере (42), должно - согласно мнению Евангелиста – рассматриваться вместе со знанием о необходимости страданий (24,26) (Voigt).

· Поразмышляем: Исповедание Мессии и сообщение о страданиях (включая призыв к следованию на крест) уже однажды находились вместе (9,18-24), только в другой последовательности, чем здесь (Voigt).

· Хотя между двумя объединенными в библейском отрезке частями есть напряжение, они всё-таки связаны друг с другом (Voigt).

· Обе части, образующие библейский отрезок, показывают: «Страдания – проход к завершению плана спасения». И та и другая нацелены на то, чтобы люди Иисуса пошли вместе с Ним (Voigt).

· Последнее обсуждение служения и положения Иисуса перед восхождением в Иерусалим. Иисус говорит двенадцати ученикам о том, что с Ним произойдет, в сущности, даже о том, на что осознанно идет Он Сам (Voigt).

· Для такого предсказания даже не требовалось сверхъестественного знания. Естественно, Иисусу было известно, как поступал с еретиками, изменниками и богохульниками синедрион, и Он должен был знать о том, что Его поведение и деятельность разносторонне соответствовали этому составу преступления в понимании властей (Voigt).

· То, что, имея подобное знание, ученики не смели бежать, а Иисус, Которому было известно о Своем воскресении, не должен был отчаиваться на кресте, могут утверждать лишь те, кто не подозревает, каким бывает искушение (Voigt).

· Вся Весть и вся деятельность Иисуса нацелена на то, что дело должно дойти до смертоносного конфликта. Окружению Иисуса, даже кругу двенадцати учеников было трудно понять во времена жизни Христа: Другу мытарей и грешников нужно было настроиться на то, что Его причислили к преступникам (Voigt).

· Какие из сказанных Иисусом ученикам слов непонятны им? Это непонимание евангелист подчеркивает троекратным параллелизмом. Всякий знает, каково значение глаголов: передать, издеваться, оскорбить, оплевать, бичевать, убить. Воскресение представить себе невозможно, но можно предвидеть его и надеяться, а идея о воскресении мертвых вполне привычна для иудейского мышления (Деян.23,8) (Voigt).

· Что, стало быть, означает данное неразумение? … Проще всего оно объясняется так: ясное и понятное указание Иисуса не подходило образу наполнявших учеников ожиданий (Мк.10,37), которые могут заново разжигаться первым предложением Иисуса (31) (Voigt).

· Теперь, считают ученики, настало время: Иисус установит Свое Царство и захватит Божьей властью господство, чтобы «освободить Израиль» (24,21). Прямо-таки триумфально звучат слова: «Совершится всё», да еще, если понимать высказывание, как пассив divinum (грамматическая форма глагола): Бог осуществляет то, что Он намеревается сделать давно! – Но сейчас, уже в следующее мгновение, наступает разочарование: им предстоит не победа, а – во всяком случае, сначала – катастрофа. «Для иудеев - соблазн»! (Voigt)

· Ученики задумались на мгновение о суровом, казавшемся бессмысленным «Ибо» (32): Всё должно достичь цели, в то время как Иисус потерпит поражение на кресте. Вопиющее противоречие: Крест означает неудачу, когда люди всё-таки ждали победы (Voigt).

· Достичь своего апогея наша проповедь должна будет именно здесь. Необходимо постичь неизбежность страданий, насколько это вообще возможно для человеческого мышления (Voigt).

· Иисус видел Свою задачу не в заботе о вещах мирского царства (12,14). … Он возвещает «Царство» и Божий город на горе. Но почему необходим «проход» через страдания? Без священнического дела Иисуса вход во славу был бы отказом от грешного мира. Если бы «чаша» была «пронесена мимо» Него (22,42), если бы Отец избавил Сына от страданий, тогда грешники, с которыми солидаризировался Иисус (к примеру, в 15,2), потерпели бы поражение; данной солидарности был бы положен конец, она была бы утрачена (Voigt).

· Но Иисус держится – со всеми последствиями - до конца. Он открывает несправедливость людей, беря на Себя их грех, и всё-таки находится на их стороне (Voigt).

· Между тем как иудейские власти передают Его «язычникам» (стих 32), разоблачается благочестивый грех; отказываясь от своего Мессии, Израиль отрекается от самого себя. Ужасное изображение человеческого греха: единственного Праведника истязают, позорят и замучивают до смерти. А ведь Иисус поддерживает грешников! «Отче, прости им!» Спасение состоит в прощении грехов (1,77). Если проповедуется Христос, то «ради Него» возвещается «прощение грехов». «Во всем, в чем вы не могли оправдаться законом Моисеевым, оправдывается Им всякий верующий» (Деян.13,38-39) (Voigt).

· Мир страдает от своего греха: как он должен исцелиться, если не устранить грех? Поэтому пришлось пострадать Христу (Voigt).

· В Мф.20,19 и Мк.10,33 говорится о первосвященниках и книжниках: «и предадут Его язычникам». Лука: «Ибо Он предан будет язычникам». Возможно, эти фразы имеют один и тот же смысл, но речь также может идти о пассиве divinum. В сущности, Лука спрашивает здесь не о поступках людей, а об активном действии в страданиях и смерти Иисуса Бога – «Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за всех нас» (тот же самый глагол в действительном залоге, Рим.8,32) (Voigt).

· Страдания Иисуса – дело Бога. Что еще должно означать осуществление в них всего написанного о Сыне Человеческом пророками (31)?

· Ветхий Завет знает о необходимости примирения (пример: ритуал великого дня примирения, Лев.16). Но жертвы являются только заменой (Быт.22,13), лишь «тенью будущих благ» (Евр.10,1). Силу имеет и то и другое: Неумолимая строгость Бога и Его непоколебимая любовь. Таким образом, крест становится грандиозным доказательством «верности» Бога «завету» (Его праведности) (Рим.3,25; 5,8; 8,39; 1 Иоан.4,10) (Voigt).

· Во второй части библейского отрезка речь также идет о мессианстве Иисуса. Оно обнаруживает себя иначе, чем думают о нем люди. Иисус правит, помогая. Если крест Он берет на Себя потому, что держит сторону грешников и не оставляет их даже тогда, когда Ему приходится дорого заплатить за грех мира, то здесь, в сцене исцеления, Он является Спасителем тех, кто нуждается в Его помощи, следовательно, вновь Тем, Кто жалеет людей и заботится об их бедственном положении (Voigt).

· Спасение и крест здесь также связаны друг с другом: прозрев, слепой переживает начало грядущего, совершенного мира. Затем, «следуя» за Этим страдающим Христом, он взойдет с Иисусом и Его людьми по извилистой дороге в Иерусалим (Voigt).

· Нам неизвестно, откуда знает Иисуса слепой. Услышав проходящую мимо него вблизи Иерихона процессию народа, он осведомляется о том, что здесь «происходит». С именем «Иисус из Назарета» он тотчас связывает представление о Мессии, и притом так, что ожидает от Этого Мессии поворот в своей личной судьбе (Ис.29,8) (Voigt).

· Слепой ожидает спасения, как исцеления. Он называет Иисуса «Сыном Давида» и «Господом» (вместо слова «Господь» Марк употребляет выражение «Учитель»). Иисус позволяет ему так поступать. «Помилуй» - исповедание с преклонением и одновременно настоятельная просьба. Сейчас Ты здесь! – это мой большой шанс. Нет, я не позволю сдержать себя! Если только Иисус обратит на меня внимание, Он поможет мне! Слепой человек верит (Voigt).

· Семь раз мы читаем сказанное Иисусом предложение: «Вера твоя спасла тебя» (Мф.9,22; Мк.5,34; 10,52; Лк.7,50; 8,48; 17,19; 18,42). Родственные высказывания встречаются в Мф.8,13; 9,28-29; 15,28; 17,20; Мк.9,23 и Мк.10,27. Важно видеть оба процитированных только что предложения вместе. Вера не аутогенна: она не производит ни саму себя, ни выпавшее на ее долю спасение. Вера - позволение действовать Богу (Voigt).

· Веру пробуждает Иисус; от Него изошло что-то, что побудило людей обратиться к Нему. Да, упомянутые люди, вероятно, даже не знали о том, что здесь, в сущности, с ними происходит, они просто доверились Иисусу, как видно в нашем библейском отрезке: мужественно, уверенно, полные надежды и ожидания (Voigt).

· Мы получили бы от Иисуса больше, если бы считали Его способным на большее. Марк называет имя исцеленного человека: Вартимей, однако, пожалуй, потому, что этот мужчина был известен общине, для которой тот писал (ср. с упоминанием о Симоне Киринеянине, Александре и Руфе – Мк.15,21). Верующий человек. В его личности был виден образ верующей церкви (Voigt).

· Еще прежде своего исцеления этот человек обнаружил то, чего не видят начальники в Иерусалиме: Иисус – ожидаемый, грядущий Сын Давида. Церковь исповедует свою веру в Иисуса Христа. И она взывает к Нему. Она узнает, как Господь лично обращается к тем, кто в Нем нуждается: «Чего ты хочешь от Меня?» (Voigt).

· Прообразом церкви Вартимей является и в том, что он славит Бога и вовлекает в это восхваление весь народ. То, что происходит здесь с одним человеком, характерно для церкви в целом (Voigt).

· Мощные дела Иисуса – «знамения» (7,22). С Вартимеем произошло то, что случится со всеми страдающими людьми после земной жизни. Обнаруживается реальность воскресения (Voigt).

· В этом заключается не только то, что мы не должны удивляться, если «нынешние временные страдания» (Рим.8,18) ликвидируются не в целом, но мы остаемся смертными, следовательно, можем не только быть обремененными физическими недостатками и недугами, но и умереть от последней болезни (Voigt).

· Новые отношения с Богом, которые основывает Иисус, открывают нам другую жизнь, «совершающуюся» в воскресении мертвых (Voigt).

· Исцеленный человек начинает следовать за Тем, Кто идет на смерть. «Пойдемте с Иисусом» - эти слова действительны и для него. В них также есть тип церкви. Иисус умер за нас не для того, чтобы избавить нас от необходимости страдать и умирать. Он хочет, чтобы люди следовали за Ним, учились проходить тот же самый путь, смелее рассчитывать на крест в своих собственных жизнях, полностью подчиняли свои жизни с Ним Отцу, прекращали, наконец, удивляться, если изменяющийся благодаря стечению обстоятельств путь церкви в мире остается путем креста и бесчестия (Voigt).

· Тот, кто верит, будет исповедовать Христа, даже если он еще не «видит». Даже примкнув к страдающему Христу, он будет прославлять Бога. То, что не могли понять тогда ученики, должно быть прозрачным для нас, христианской общины (Voigt). 

· Мессианское возвещение страданий стоит перед глазами Иисуса в целом. Согласно описанию Луки каждую отдельную часть Его страдания предвещало пророческое Слово. Всё, что написали о Сыне Человеческом пророки, должно совершиться. Особенное предсказание страдания и прославления Божьего Раба следует прочитать в Ис.53. Захария говорит о позорной плате Доброго Пастыря (Зах.11,12-13), рыдании народа о Том, Кого они пронзили (Зах.12,10), и о мече, который поразит Пастыря (Зах.13,7). Об издевательствах, плевании и бичевании речь идет в Ис.50,6 (Rienecker).

· Непонимание учеников было не преднамеренным, но, пожалуй, в определенном смысле виновниками его были они сами. То, насколько мало они понимали Господа, явствует из просьбы сыновей Зеведеевых (Rienecker).

· Сердца учеников упорно отвергали единственно понятный смысл слов Господа. Их разум напрасно искал иное и более сносное значение. Двенадцать учеников были так же слепы духовно, насколько незрячим физически был появляющийся сейчас Вартимей (Rienecker).

· Здесь также имеют силу известные слова Паскаля о том, что человеческие вещи нужно знать, чтобы их любить; Божьи, напротив, следует любить, если хочешь понять их правильно (Rienecker).

· Однако данная неспособность учеников является одновременно недвусмысленным доказательством неизбежной нужности их просвещения через Святого Духа, вследствие чего они научились позже считать совершенно необходимым то же самое страдание, которое было для них вначале таким предосудительным и именно поэтому таким непостижимым (Rienecker).

· Согласно Матфею, выходя из Иерихона, Иисус исцелил двух слепых. Согласно Марку – одного слепого. Согласно Луке – одного слепого при входе. Наше понимание позволяет предположить, что слепых было двое: один получил исцеление при входе, второй – при выходе из города. Из них, как более известного человека, Марк выдвигает Вартимея (Rienecker).

· Вначале путь вел в Иерихон, а затем через этот город. Приближающийся праздник Пасхи (Лк.22,1) позволяет без сомнения предположить, что Иисус шел в Иерусалим с толпами паломников (Rienecker).

· Его попутчиками были двенадцать Апостолов, некоторые галилейские женщины, которые сопровождали Его постоянно (Лк.8,2-3; 23,49.55; 24,10), более ста учеников (Лк.19,37) и бесчисленное количество паломников, шедших на праздник из Галилеи и Галаада (Лк.18,36.43; 19,3.7.39) (Rienecker).

· Народ называет Иисуса согласно обычному словоупотреблению. Слова слепого - он взывает к Иисусу, «Сыну Давида», о сострадании - являются восхвалением Мессии, они характеризуют Господа, как Наследника израильского трона (Rienecker).

· То, что нищий высказывает свою просьбу Мессии, пожалуй, кажется толпе самонадеянностью (Rienecker).

· Возглас или приветственные слова слепого побудили Иисуса остановиться. Иисус открыл Себя этим перед сопровождавшей Его толпой, как Мессия (Rienecker).

· Когда Иисус спрашивает слепого: «Чего ты хочешь от Меня?», Он словно открывает ему все сокровища Своей Божьей силы. Он дал нищему неограниченную свободу в прошении (Rienecker).

· Просьба (41) показывает, что он не родился слепым, но ослеп позже (Rienecker).

· Иисус открывает нищему, какое значение Он придает его вере. Вера слепого держалась за Иисуса, как за Сына Давида и Мессию. Эту веру он исповедовал, несмотря на угрозы толпы. Он также не позволял смущать себя, но только повторял свою просьбу еще громче (Rienecker).

· О впечатлении, которое произвело на весь народ чудо, сообщил только Лука. Евангелист будто хотел позволить услышать у ворот города Иерихона прелюдию возгласов «осанна», которые вскоре еще сильнее зазвучали перед Иерусалимом (Лк.19,37) (Rienecker).

· Сдерживать это ликование уже не хотел Сам Господь. Он не заставляет исцеленного слепого молчать, как поступил однажды с одержимым человеком (Мк.5,19). Иисус также не отправил его домой, но позволил Вартимею присоединиться к воодушевленной толпе. Евангелисту Луке свойственно упоминать о прославлении, к которому часто побуждают чудеса Христа (ср. с Лк.5,26; 7,17; 9,43; 13,17) (Rienecker).
2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument1
Dokument1 – Страница 4

