19-5н Иисус пришел ради грешников – Мф 9,9-13
Мф 9,9-13
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· В каком контексте находится наш текст?

· Откуда ушел Иисус? = 9,1




9

· Что тебе известно о таможенных станциях и таможенной системе? = Энциклопедия 



· Что ты знаешь о Матфее? = 10,3; Энциклопедия

· Что означают слова: «Следуй за Мною!»?

· Представь себе эту ситуацию в нынешнем времени!

· Почему Иисус призвал этого Матфея?

· Что означает имя Матфей?

· Почему Матфей последовал за Ним и пригласил Его в гости?

· Обрати внимание на то, что, по-видимому, он раздумывал не долго! 

· Какая (большая) компания! 



10

· Почему эти люди пришли, чтобы поесть с Иисусом?

· Кого можно было бы сегодня сравнить с мытарями?

· Кто относится сегодня к категории «грешников»?

· Почему в Капернауме было «много» мытарей? 

· Есть ли внешние границы в отношении того, куда можно пригласить подобных людей?

· Обрати внимание на то, что с ними едят и ученики!

· Как они себя при этом чувствовали?

· Каковы признаки фарисея? 



11

· Почему они спрашивают: «для чего …»?

· Разве Иисус не делал этого раньше?

· Почему фарисеи вообще обращают внимание на Иисуса?

· Почему им не нравится то, что Иисус там ест?

· Почему они обращаются к ученикам, а не непосредственно к Иисусу? 

· Кажется, Иисус услышал их! Он отвечает! 


12

· Кого Иисус подразумевает под образными словами: «здоровые», «врач» и «больные»?

· Ср. с Иез.34,16

· Что хочет сказать этим предложением Иисус?

· Обрати внимание: Молодой Человек дает фарисеям домашнее задание!   13

· Ср. с Осия 6,6

· Что такое милость?

· Что подразумевается здесь под «жертвой»?

· Обрати внимание на то, что говорит о Себе и Своей миссии Иисус!

· Почему Иисус призывает грешников?

· К чему Он их призывает?

· Кто такие праведники?

· Являются ли праведники действительно праведными?

· Кем я считаю себя – грешником или праведником?

· Знают ли об этом окружающие меня люди?

· Почему Матфей включил этот случай в свое Евангелие?

· Что он хотел этим сказать?

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 9-10 
Иисус видит Матфея, призывает его к следованию 
 


за Собой и соглашается придти к нему в гости

· 11 

Фарисеи сердятся на то, что Иисус не принимает 
 




во внимание их стандарты, 
 


и желают услышать объяснение

· 12-13 
Иисус открывает им, что Божья милость готова принять 
 


тех, кто знает о своей «слабости и грехе». 
 

Он пришел именно ради этого 
 


и ныне также ожидает сей точки зрения от них. 

1.5.2 Для сердцевины
· Матфей хотел позволить своим читателям поучаствовать в том, как Иисус призвал его самого.

· Матфей хотел продемонстрировать своим читателям-иудеям, 
что обращение Иисуса с низшими слоями общества было другим. Даже фарисеям Он показал: Бог ожидает милосердия и от них. 

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Иисус иной

План: 1. Он видит стремления сердца

2. У Него есть время для нас и наших друзей

3. Он милосерден и дает нам не то, что мы заслужили

- - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Доброта Иисуса ведет к обращению

План: 1. Матфей долго наблюдал и теперь был готов к следованию

2. Иисус не стыдится ни Себя, ни Своих друзей

3. Иисус открывает милосердного Бога

- - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Мятежники получают помилование
План: 1. Потому что Иисус призывает

2. Потому что Иисус отвел наказание Бога

3. Потому что они держатся за Иисуса и впускают Его в свою жизнь 

- - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Иисус находится у презираемых людей, … (Voigt)  

План: так как Он хочет милосердия

2. так как Он желает спасти грешников

3. так как Он хочет их служения

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

---------------------------

Цель: 

План: 
1. 



2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· Так как Матфей был мытарем, он говорил на двух языках. Таможенник должен был общаться со всеми, с местными жителями и путешественниками (Rienecker).

· Капернаум был расположен на дороге, которая вела из Центральной Азии к Средиземному морю; поэтому в этом городе должна была существовать крупная таможня (Ирода Антипы) (Rienecker).

· Иисус должен был иметь срочные, важные причины для того, чтобы принять человека из этого класса в число Своих близких друзей (Rienecker).

· Иисус призывает к следованию за Собой мытаря и делает его Апостолом. При этом Он совершает для иудеев и, в особенности, для фарисеев и книжников что-то совершенно неслыханное (Rienecker).

· Трапезничая с грешниками, Иисус устранил между Собой и ими всякое разделение (Rienecker).

· Общение за столом было признаком объединяющего с Иисусом и друг с другом братства и в более поздней общине (Rienecker цитирует Schlatter).

· Мытари – символ нечестности, произвола, корысти и мстительности. Мытари – люди, которые, чтобы быстро разбогатеть, состояли на службе у врагов родины. Они – люди, предающие народ, родину и веру (Rienecker).

· Тому, кто хотел стать мытарем, следовало знать о том, что он: 1. осознанно расстается с Богом, народом и родиной, 2. умышленно и беспрерывно тяжело согрешает против Бога, народа и родины, 3. вынужден терпеть презрение всех порядочных людей, и 4. должен ожидать согласно иудейскому представлению вечного наказания в аду (Rienecker).

· Поэтому мытарей следует приравнивать к ростовщикам, разбойникам, убийцам, мародерам, грабителям с большой дороги, проституткам. Они – те люди, о которых сказано: Проклят он (Иоанн.7,49) (Rienecker).

· Из этого общества проклятых и нечестивых людей Иисус вызывает одного к Себе. Можно было бы подумать, Господь действительно не мог бы поступить более неумело и бестактно (Rienecker).

· Рыбаки, последовавшие за Ним в качестве учеников, всё-таки были еще достойными людьми, израильтянами. – Но тут? Найти Себе друга из такого изолгавшегося и безнадежно потерянного общества? Это неслыханный, непостижимый поступок! (Rienecker)

· Призвание Матфея настолько поспешно и необычно, что, во всяком случае, нельзя сомневаться: Иисус получил непосредственное побуждение свыше (Rienecker).

· Иисус говорит: «Следуй за Мною». Греческий глагол «следовать», прежде всего, обладает следующим смыслом: «идти сзади». На востоке женщина ходит позади мужчины. Ученик пророка ходил за своим учителем. Это выражает уважение, с которым кто-то относится к тому, кто занимает более высокое положение. Данный обычай укоренился и у раввинов. Учитель ходил или ехал на осле впереди учеников (Rienecker).

· Между следованием за Иисусом и следованием за раввинами существовало основополагающее различие. Ученики раввинов прекращали эти отношения со своими учителями спустя 1-2 года, когда заканчивались занятия,. Данные возможности исключены у Иисуса. Призыв Иисуса окончателен. Он длится до конца жизни. Он привязывает к себе ученика со всей его жизнью (Rienecker).

· Однако призыв Иисуса является не только требованием, но «даром и требованием» одновременно. Лишь у него есть сила отделить человека от его обычной жизни и от его стесненных обстоятельств (Rienecker).

· Матфей обманывал людей. Ныне он осознал, что обманут сам. То, что раньше доставляло ему удовольствие, стало бременем. В этом внутреннем состоянии его увидел Друг мытарей и грешников Господь Иисус (Rienecker).

· О Матфее ясно сказано: «Он встал». Пожалуй, он вставал и вновь садился бесчисленное количество раз. В этот же раз он встал так, чтобы не занять прежнее место никогда (Rienecker).

· Он оставил больше, чем остальные ученики, ибо имел больше, чем рыбаки у Геннисаретского озера! (Rienecker).

· Матфей («Теодор») означает: «подаренный Богом» (Rienecker).

· В данный поворотный пункт своей жизни он предложил Господу праздничную трапезу. Иисус сидит там посреди мира, в кругу людей сего мира. Он беседует за столом с отбросами общества. На востоке общение за столом «символизирует дружбу и совместную жизнь» намного больше, чем у нас. Словами: «Я общаюсь с кем-то за столом» я хочу сказать: Эти люди – мои друзья, они – «мои знакомые», они – «моя компания» (Rienecker).

· Иерусалим был городом праведников. Поэтому он является у Матфея не пунктом деятельности Иисуса, а только местом Его страданий (Rienecker цитирует Schlatter).

· Что тянуло Господа к этим презренным людям (9,10; 11,19)? Иисус любил в мытарях не беззаконие, в нищих – не лохмотья. Он любил человека, как такового. Он не общался с ними, как подобный им, но видел, как истинный Врач, их глубокую душевную боль (Rienecker).

· У многих из этих мытарей (людей) было глубокое стремление освободиться из «рутины». Многие очень сильно чувствовали, что такое вина и беззаконие, осознавали, что находились в оковах, признавали, что так уже не могло продолжаться, были убеждены в том, что являлись больными, убогими, имели неизлечимую душевную болезнь. Многие знали о том, что нуждались в Спасителе, поэтому были готовы слушать и начать новую жизнь (Rienecker).

· Фарисеи считали себя здоровыми, добрыми и благородными людьми, которые всегда были правы, которые верно думали, говорили и поступали (Rienecker).

· Они считали себя теми, кто всегда был лучше других, не нуждавшихся в Боге людей; кто, пожалуй, помнил о Боге, но, как о партнере. Бог был для них тем, кто вновь и вновь принимал к сведению их добрые дела и заносил их в книгу, как активы (Лк.18,11) (Rienecker).

· «Я пришел призвать не праведников, но грешников к покаянию». Какая переоценка ценностей и изменение всех масштабов! Грешники призваны, а здоровые уходят (Rienecker).

· Сцена упрощена. Мощный призыв к следованию – немедленное послушание без «если» и «но» («Мы оставили всё», 19,27) (Voigt).

· Можно сказать: Грешники приходят, потому что узнали на примере парализованного человека (стих 2), как к ним относится Иисус, мытари – так как Иисус призвал одного из них (стих 9). Общение за столом сближает. Оно – предвосхищение небесной трапезы (8,11-12; Лк.14,15…) (Voigt).

· Выражение «Учитель ваш» (11) необычно непочтительно. Иисус не был посвященным в сан раввином (Voigt).

· Решающая точка зрения стиха 12: Они «имеют нужду» (Voigt).

· Критикующее культ Слово из Книги Осии (13) привносит в беседу новую мысль. Взгляд направляется здесь не на адресата доброго дела (ему оно нужно), а на благодетеля (так хочет Бог) (Voigt).

· Выражение «пойдите, научитесь» - «воспроизведение школьного оборота речи евреев». Иисус не отсылает собеседников, а призывает их к познанию истины (Voigt).

· В конце звучит одна из фраз, начинающихся со слов «Я пришел», которые отражают мессианское самосознание Иисуса. Они также встречаются в 5,17; Лк.12,49; 19,10 и других библейских отрывках (Voigt).

· Воскресенье Septuagesimä говорит о том, что мы всецело зависим от Божьей благодати; это, в свою очередь, является только другой стороной того, что Бог действительно хочет относиться к нам с безусловной милостью (Voigt).
· Бог принимает и еще награждает тех, кто этого не достоин, просто потому, что Он «добр» (Мф.20,15). Данный библейский отрезок – серьезное замечание тем, кто недоволен благим и милосердным отношением Иисуса к отверженным людям (Voigt).
· К кому обратится проповедь: к праведникам или к грешникам? (Voigt)
· Бог милостив во Христе к тем, кто всецело зависит от благодати (Voigt).
· Иисус находится у тех, кого сторонились заботившиеся о репутации люди; стало быть, у тех, кого презирали вследствие их профессий (сборщики налогов, мытари, менялы, кожевники, пастухи), из-за образа их жизни (прелюбодеи, проститутки, азартные игроки) или по причине уровня их образования (поэтому не сведущий в Торе человек жить «праведно» не мог) (Voigt).
· Иисус мог видеть, что социальный статус таких людей обоснован не только их виной, но, прежде всего, их судьбой. Сегодня нам известно, что социально справедливые изменения в обществе необходимы, чтобы освободить людей – в особенности мы думаем о молодых людях – из той ситуации, в которой должны деградировать или априори вовсе не имеют возможности развиться их человеческие качества (Voigt).
· Еврейское слово «милосердие» включает в себя такие понятия, как: доброта, мягкость, доброжелательность, любовь, привлекательность, обаяние, очарование (Voigt).
· Сам Иисус видел опасность чрезмерного увлечения культом и дегенерации культа для компенсации непослушания (15,1-9.19; 23,25-28; 6,1-6.16-18). Но Он посещает храм, который должен считаться домом Его Отца (это выражение встречается в Иоанн.2,16; евангелист: «Мой дом» согласно Ис.56,7; Иер.7,11). Он учит Своих людей молиться. Он соблюдает Пасху и связывает с ней назначение Своей Вечери. … Иисус не настроен по отношению к культу враждебно. Но, когда люди не исполняют волю Отца (7,21), употребление ими Божьего имени становится фарсом. А Бог, понятно, хочет милосердия (13) (Voigt).
· Еврейское слово «милосердие» (Chezed) состоит в тесном родстве с другим словом, переводимым нами чаще всего, как «праведность» (Zedaka). «В древнем Израиле поведение, поступок соразмерялся не с идеальной нормой, а с соответствующей обстановкой в самом обществе, в котором как раз должен был показать себя партнер». Итак, понятие «праведный» является абсолютно относительным, и притом в том смысле, что оно касается реальных отношений между двумя людьми, а не отношения к идее подверженного критике объекта» (Voigt цитирует von Rad).
· Понятие, переведенное здесь, как «милосердие», является правильным по отношению к завету поведением, включающим отношения с Богом и людьми: «преданность и верность Иегове», но и «ласковое обращение с ближним» (Voigt).
· Иисус думает о чем-то намного большем, чем новое отношение к людям. Иисус считает блаженными тех, кто милосерден, кто дарит только то, чем живет сам: милосердие. В 5,7 и 6,14-15 говорится о том, что, будучи милосердным или прощая проступки, человек живет лишь милосердием и прощением Бога (Voigt).
· В Иисусе в дом мытаря входит не только кто-то, провозглашающий новые моральные принципы, но Тот, в Ком к людям приближается само милосердие Бога (Voigt).
· В Нем к нам пришло милосердие Бога; оно становится воздухом, которым мы дышим и в котором мы живем. У Бога есть «сердце», в котором пребывает «сострадание»; Бог не может смотреть на то, как людей изгоняют, презирают, унижают, бросают на произвол судьбы, как с ними «прекращают связи», как от них отрекаются. Поэтому Иисус находится с теми, кого презирают (Voigt).
· Нам следует поразмышлять о том, где в нашем совершенно по-иному структурированном обществе есть люди, к которым сегодня, прежде всего, пошел бы Иисус, потому что Божье «сострадание» направлено именно на них. Есть повод позаботиться о том, чтобы наша занятая самой собой и радующаяся своему благочестию община качала головой, когда – через служение Своих людей - Иисус уделяет внимание аутсайдерам и (мнимо) безнадежным случаям (Voigt).
· Живем ли мы в пространстве милосердия? (Voigt)
· Иисус находится с теми, кого презирают, потому что Он хочет спасти грешников (Voigt).
· Там, куда пришел Иисус, грешники чувствовали к Нему интерес потому, что Он «принял» их (Лк.15,2). Их нигде не уважали. Все презирали и сторонились их. В крайнем случае, их могла связывать между собой солидарность с теми, из кого, по мнению авторитетных людей, никогда не выйдет что-то хорошее и кто поэтому был уже безнадежным. А ныне приходит Этот Иисус и садится с ними за один стол (Voigt).
· Того, кто далек от Вести и учения церкви, привлекает демонстрируемый здесь способ общения и единения (Voigt).
· То, что Иисус сидит за одним столом с теми, кого презирают, еще не является Таинством, которое Он назначит перед Своей смертью. Но, так как – ради искупления многих – Он отдает Свою жизнь и раздает Своим людям в Вечере Самого Себя, Святой Причастие включает и то, что Он делал во время жизни на земле для грешников. Через Свое Таинство Он находится не только с нами, но теперь и в нас: это сводит и связывает нас новым способом (Voigt).
· Бог знает, как спутаны друг с другом вина и судьба каждого из нас. Разумеется, Он прекрасно умеет отделять одно от другого. Общность плотского в нас (Рим.3,23; 5,12…) не должна прельщать нас отрицать свои собственные грехи. Иисус имеет дело не с мнимыми, а с реальными грешниками (Voigt).
· Праведники недовольны (11). Праведники – люди, стоящие согласно их собственному мнению и мнению других праведников на стороне Бога. Они такие, какими нужно быть: добросовестные, правильные, надежные, благочестивые, поэтому примерные и порядочные (Voigt).
· Есть ли вообще здоровые? Признал ли Иисус всё-таки праведность этих праведников? В глаза бросается то, какие доводы Он здесь приводит. Обычно Он называл «подобных людей» лукавыми (12,39), неверными (Мк.9,19), прелюбодейными (Мф.12,39; 16,4), вообще людей – злыми (Лк.11,13) (Voigt).
· «Праведные» и «здоровые» действительно избегали Иисуса. Пока человек живет в собственной праведности, Иисус с ним ничего сделать не может (Voigt).
· Речь о Враче и больных следует употреблять с осторожностью. Цель заботы Иисуса о презираемых людях заключается не в том, чтобы, в конце концов, они всё-таки еще встали на сторону «здоровых», которые считают, что живут уже не благодатью и прощением, но могли бы отстоять свое положение у Бога благодаря своим достижениям. Разве Иисус здесь для того, чтобы быть ненужным? Чтобы сделать нас такими людьми, которые уже не нуждаются в Нем? Независимыми в отношении их значимости перед Богом? Разве корень нашего греха не состоит в том, что мы утверждаем или думаем: «Обойдемся без Бога»? (Voigt)
· Практикуемая «лучшая» праведность не может отказаться от благодати, но живет ею постоянно.
· Конечно, величайшее чудо заключается в том, что говорит звучащий вначале так несенсационно первый стих отрезка. Обращение к презираемым людям производит огромнейшее впечатление, как дело свободной благодати, там, где человек не только изведывает любовь и с изумлением испытывает чью-то заботу о себе, но там, где его, доныне презираемого, принимают и воспринимают всерьез настолько, что один Человек считает его на что-то способным: «Следуй за Мною!» (Voigt)
· В этих словах заключается следующее: Ты можешь понадобиться Мне, Я считаю тебя достойным быть одним из Моих последователей. Впервые за долгое время от одного из сих мытарей ожидают чего-то хорошего; будучи «принятым» таким образом, он становится пригодным для больших задач (Voigt).
· Теперь важным будет наше разъяснение: Заключающаяся в призыве милость выпадает на долю таможенника совершенно необоснованно, как чистое чудо. Текст подчеркивает это искусно кратко. Иисус видит Матфея «проходя оттуда». У данной истории нет предыстории! (Voigt)
· Каким образом Иисус собирается призвать сего человека? Он делает это. Каким образом сей человек решает слушаться Иисуса? Он делает это. В таком абсолютно поразительном с обеих сторон, фактически происходящем простом событии возникает учительство Иисуса и ученичество данного человека (Voigt).
· Призвание Иисуса подобно творению из ничего. Там, где человек обнаружил себя совершенно недостойным всякого доверия, ему доверяет Иисус. Тот, кто – как убедительно явствует из его положения в обществе - был очень далеко от дела Бога, приглашается здесь для Божьего дела. Благодаря чему? Просто вследствие того, что его призывает и привязывает к Себе Иисус (Voigt).
· Исключение? Можно было бы понять это так. … Иисус хочет использовать для служения в Своем деле «мытарей и грешников». Матфей там ныне – действительно не исключение. Иисус занимается Своим делом только с грешниками – стало быть, с теми, кто «невыносим» перед Богом (какими бы еще дарами и способностями он ни обладал) (2 Кор.3,5) (Voigt).
· Люди Иисуса непригодны и являются дельными лишь благодаря чудесам Христа не только на старте – при уходе с таможни; они остаются непригодными, недостойными и зависимыми от «даруемых Богом» «способностей» (Voigt).
· Поэтому за кафедрой, у алтаря и купели стоят только те, кто подобен Матфею: сами по себе они недостойны, призваны необоснованно и всё-таки используются Иисусом для Его дела (Voigt).
· Важно придерживаться этого в противовес всем надменным самооценкам и притязаниям служителей, но и вопреки всякому разочарованию в поручении, когда они страдают от собственной духовной ограниченности (Voigt).
· Придерживаться этого следует, однако, и в отношении ошибочных ожиданий общины, особенно тогда, когда ей приходится страдать от духовных слабостей своего пастора. Свободу может принести то, когда обе стороны, пастор и община, знают: Иисус занимается Своим делом только с грешниками, которых Он забирает из «таможни» (Voigt).
· Великое чудо: Иисус может предпринять что-то с грешниками, вся Его церковь состоит сплошь из подобных «Матфеев» и – так как в ней действует Он, Господь - всё-таки является «святой христианской церковью» (Voigt).
· Тот, кто соглашается с тем, что так принял его самого Христос, воспрянет духом: Он «встанет» и «последует за Ним» - как Матфей (Voigt).
2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument1
Dokument1 – Страница 4

