16-03н Сами видели и слышали – 2Петр 1,16-21
2 Петра 1,16-21
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· Кому пишет свое Послание Апостол?

· Прочти всю первую главу – Что важно для Петра?

· Обрати внимание на союз «ибо»! 16

· Кто подразумевается под словом «мы»?

· Что он подразумевает под «хитросплетенными баснями»?

· Что Петр хочет выразить при помощи слова «сила»?

· К чему относится «пришествие» - к первому или ко второму пришествию Иисуса?

· Обрати внимание на акцент благодаря союзу «но»!

· Какую славу Иисуса они видели?

· Обрати внимание на акцент очевидцев через слово «сами»!

· Обрати внимание на повторение союза «ибо»! 17

· Что означает для христологии стих 17?

· Что он высказывает о характере Иисуса?

· «Велелепная слава» - наверняка, иудейское описание слова «Бог».

· Обрати внимание на повторение слова «слава»!

· Что означает слово «Сын» в данном контексте?

· Почему Богу Отцу угоден Иисус?

· О какой горе здесь идет речь? 18

· Почему гора «святая»?

· Где находится эта гора? = карта

· Втор.19,15б! = «видеть» (16) + «слышать» (18)

· Что означает выражение «и притом»? 19

· Что такое для Петра «пророческое Слово»?

· Что он подразумевает под словами «светильник», «темное место» и «утренняя звезда»?

· Как «обращаться» к пророческому Слову?

· Какой день должен «начать рассветать»?

· Что Петр понимает под словом «Писание»? 20

· Пророческое Слово – это что-то иное, чем Писание?

· Что значит этот стих 20 для нашего понимания Библии?

· О чем хочет сказать здесь Петр?

· Обрати внимание на союзы «ибо» и «но»! 21

· Обрати внимание на абсолютность: «Никогда»!

· Могу ли я это принять?

· «Движимы Духом Святым» - Как следует это понимать?

· «Люди» были «движимы» - Не мужчины, не женщины!

· Люди могут «говорить во имя Бога»!

· Ты можешь и будешь говорить во имя Бога!

· Можешь спокойно этому подивиться!

· О чем хотел сказать Петр этими стихами?

· Почему он их написал?

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 16-18 
Мы, ученики, видели и слышали свидетельство Бога 
 






об Иисусе сами

· 19   
Пророческое, богодухновенное Слово 
 



– свет в этом темном мире

· 20-21 
Важно для всех! Все Писание богодухновенно!

1.5.2 Для сердцевины
· Перед лицом приближающейся смерти (14) Петр еще раз хочет подчеркнуть для верующих, как очевидец, то, Кем является Иисус Христос и Кто стоит за Божьим Словом, Писанием. 

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Слава Иисуса – Божья слава
План: 1. Открытое небо над горой

2. Слово Иисуса в этом мире

3. Письмо любви Бога для нас, людей – Книга на многих языках

- - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Бога можно испытать
План: 1. Петр и его жизнь

2. Иисус на нашей земле

3. Мы в наших ситуациях – «мужество верить»

- - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Слава Иисуса Христа (Voigt)

План: 1. Содержание апостольского свидетельства

2. Точка зрения пророческого Слова

3. Ключ к толкованию

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

---------------------------

Цель: 

План: 
1. 



2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· Очевидно, лжеучителя толковали Христа, Его силу и возвращение с позиции мифа (Voigt).

· К видению (Мф.17,9) добавляются услышанные вещи (18). Апостолы ручаются за то, что видели и слышали. «Небо», как и «велелепная слава» в стихе 17, - перефразирование слова «Бог» (Voigt).

· Для раввинов было достаточно пророчества от Моисея до Малахии. Признавалось только то, что можно было включить в этот промежуток времени (Voigt).

· Хотя официально собрание Книг Ветхого и Нового Завета еще не установили (это произошло лишь на синоде Jabne-Jamnia около 90 г.), христианские писатели употребляли слово «Писание» в целом. Стало быть, в стихе 19 подразумевается Ветхий Завет, где написано о Христе. Иисус подтверждал Ветхий Завет (Voigt). 

· «Самовольное толкование» (20) не соответствует ветхозаветным текстам (Voigt).

· Пророчество не произносилось по воле человека (21), следовательно, оно также не подлежит пониманию человеческого произвола. Древние пророки-писатели говорили, как движимые Духом. Согласно Philo человеческое сознание пророка при этом отключалось. Данный нам текст, как и 2 Тим.3,16, подобного представления не требует (Voigt).
· Каждый текст произносился в определенной ситуации, которую необходимо рассматривать, если хочется понять, почему текст говорит именно так, а не иначе (Voigt).
· Наше Послание желает показать чистое Евангелие о Христе, и притом в обсуждаемом здесь вопросе, стало быть, и в возложенном на него ограничении (Voigt).
· Многие комментаторы придерживаются сегодня мнения о том, что 2-е Послание Петра было написано не самим Петром, а «поздним учеником» в его духе. Вот несколько их аргументов:
· Кого-то беспокоит псевдоним писателя. Необходимо выяснить следующее: То, что кто-то писал под чужим именем, встречалось тогда нередко и не казалось плохим. Это также представляло собой не хитрость, а акт скромности, выдвигающей вперед того, чей голос должен быть в данном случае решающим. Автор «считает себя слишком простым, чтобы отважиться подписать под сказанным свое собственное имя. Он истолковывает апостольскую Весть в соответствии с исповеданием общины своими словами». (Voigt)
· Два пункта особенно важны. Во-первых: Автор Послания не чувствует себя одиночкой, который хочет дать церкви своё собственное направление, но ему известно: то, что он должен сказать, может иметь вес лишь тогда, когда ответственность за это несет – представляемая здесь Петром - церковь в целом. (Voigt)
· Тот, кто говорит от имени Петра и так настойчиво ссылается на это апостольское свидетельство, хочет быть понимаемым со стороны Петра и его Апостолов – даже если он обращается к своим тогдашним собеседникам на их языке и в известной степени позволяет их вопросам себя останавливать. (Voigt)
· Сколько раз я не мог выразить то, что хотел сказать, достаточно точно; мои лучшие интерпретаторы не уличали меня в скачках и неправильности моих мыслей, но понимали - несмотря на всё несовершенство моей речи – то, о чем я желал сообщить людям (Voigt).
· Почему вера связана с опытом тех, кто лично видел Господа и слышал над Ним Божий голос? (Voigt)
· Текст ясно показывает, что наше Послание противостоит приходящему извне или же возникающему в самой общине искушению (Voigt).
· Некоторые люди не нуждаются в особенном откровении, потому что то, что оно дает, следует иметь всегда: в таинственных или восторженных переживаниях, в «путешествиях на небо», но и в тихом движении мыслей. Для того чтобы получить впечатление о том, что здесь возможно, необходимо полистать книгу «Пророки, мечтатели, энтузиасты» (Kurt Hutten). Можно также углубиться в мыслительную мистику философов-идеалистов, считающих, будто в них мыслит Бог, так что в мышлении человек в любое время имеет доступ к Богу. Или: люди намереваются обрести познание высших миров, развивая возможности познания, заключающиеся в самом человеке (Voigt).
· Христианам, к которым обращается наше Послание, угрожает опасность потерять реального Иисуса и достаться мифическому Христу (Voigt).
· Как нам дается Дух? Он никогда не дается без Иисуса Христа, но так, чтобы наша вера была связана с Человеком Иисусом Христом и различала небесную славу именно там. «Слово стало Плотью … и мы видели славу Его». Бог хочет, чтобы Его познавали в воплотившемся Сыне (Voigt).
· Но, если наша вера приобретает свой опыт с Богом только в Иисусе из Назарета, тогда мы зависимы от свидетельства очевидцев. Наша вера должна держаться за историю Христа во времена Августа, Тиберия и Понтия Пилата (Voigt).

· Поэтому ясное представление о важности существования очевидцев является вопросом жизни и смерти именно для христиан в эпоху после Апостолов (ср. с Лк.1,2; Деян.1,21-22; 10,37…; Иоанн.1,14; 19,35; 21,24; 1 Иоанн.1,1-3). Даже то, что знает, проповедует и принимает о настоящем и грядущем Христе церковь (стих 16: Его «силу» и Его «пришествие» во славе), связано с событием, произошедшим в свое время «раз и навсегда» (Voigt). 

· Наша вера связана с апостольским свидетельством о «воплотившемся Христе». Нашему Посланию приходится защищаться от создания мифов о Христе, и оно делает это с объективным правом (Voigt).

· Именно в Этом Иисусе, с Которым они взошли на («святую») гору, им открылось то иное, что не различается природным глазом. Матф.17,9 говорит о «Лице», в (!) котором осуществилось «Преображение облика» и сияние неба (Voigt).

· Видение показало трем ученикам обыкновенно скрытую в Иисусе «божественную природу», Его «величие» (стих 16), Его «честь» и Его небесную «славу» (стих 17) (Voigt).

· Так как «возлюбленный Сын» «воплотился», опыт с Христом раскрывается нам только через апостольское свидетельство и возвращающуюся к нему проповедь (Voigt).

· Так как Христос вчера, сегодня и вовеки Тот же, Он находится сейчас рядом с нами. В проповеди Он разговаривает со Своей общиной Сам; этому чудесному обетованию должна покориться всякая проповедь (Voigt).

· Стих 19 говорит о том, что в Слове осуществляется живая встреча с Богом. Речь идет о пророческом Слове. Можно было бы просто подумать о проповеди общины (Voigt).

· Но, пожалуй, нам следует думать здесь о Слове Ветхого Завета, к которому относятся и стихи 20-21 (Voigt).

· Прежде всего, христианская община придерживается (в самом широком смысле) пророческого Слова Ветхого Завета, в котором она нашла «предвозвещенное» Евангелие (Рим.1,2) (Voigt).

· «Тем более твердым» является имеющееся у нас Слово обетования Ветхого Завета: В Иисусе Христе обретают полноту содержания излюбленные выражения Ветхого Завета, показывается имеющая «тень» реальность (Евр.10,1): Мессия, Божье Царство, завет, праведность, закон, верность, спасение, мир, примирение, Сион, Иерусалим. Жертвы на ветхозаветных жертвенниках обретают свой смысл в Жертве Христа (Voigt).

· Лучшее у христианской общины всё еще впереди. Гарантией осуществления ожидаемого является Личность Иисуса Христа. Согласно свидетельству нашего текста вера увидела, как Его назвал возлюбленным Сыном Бог (Voigt).

· Светим ли мы? «Нет», - говорит «Петр». Светит Слово. Слово – «сияющий в темном месте светильник» (стих 19) (Voigt).

· Вера держится за Христа и Его Слово. Как бы темно ни было внутри меня, каким бы слабым, терзаемым сомнениями, малодушным я ни был: я живу «правдой, которую дает наш Бог и Спаситель Иисус Христос» (1,1) (Voigt).

· Искушаемой вере указывается на Слово. Оно подобно горящей в темной комнате свече. «Обратите на него внимание!» Надежным является не то, что констатирую в себе самом я, а то, что обо мне, нет, мне говорит Слово (Voigt).

· Если «в ваших сердцах» всходит утренняя звезда, то, кажется, подразумевается то, что выпадает на долю веры во время ожидания возвращения Иисуса. Однако текст можно понимать и так, будто вспышкой в сердцах является как раз пришествие Иисуса во славе. Вероятно, нам не нужно выбирать: «Обе картины необходимо рассматривать не в хронологической последовательности, а в образном сочетании (Voigt). 

· В стихах 20-21 «Петр» также дискутирует с лжеучителями. Говоря простым языком: Вопрос заключается не в том, кто имеет право толковать Писание, а в том, как следует интерпретировать его правильно (Voigt).

· Все еретики ссылались на Писание (Voigt).

· «Петр» говорит не о компетентном круге лиц, а о толковании, которое соответствует Духу Библии. Тот, кто хочет понять Библию, должен исходить из того, как она возникла.
· Характерную особенность законного толкования составляет история спасения, так как пророчество окончательно утвердило рассказанное «Петром» событие.

· Пророчества имеют значение более чем когда-либо. Они подтверждены первыми исполнениями в Иисусе Христе: Аминь от Бога.

· Писание следует понимать в связи с Иисусом Христом. Это явствует из контекста библейского отрезка.

· Учение вдохновения эллинистов-иудеев мыслит следующим образом: «Пророк, сознание которого отключено, не говорит по своей собственной воле, но передает то, о чем свидетельствует через него руководящий им Божий Дух». Теперь тут действительно написано: «не по воле человеческой» (стих 21). Должно ли это означать: при отключении его сознания? Если Божий Дух поистине свидетельствует духу нашему (Рим.8,16), тогда личность носителя Духа, очевидно, не уничтожена (Voigt).

· Если бы Священное Писание возникло благодаря вдохновению (диктовке Бога), тогда уже не было бы нужды в очевидцах (стихи 16-18). То, что проповедует церковь, и то, как она понимает Писание, уже не было бы связано с возвещением Апостолов (Voigt).

· Вдохновение, о котором говорит наш текст, иное. Свидетелями писателей сделал не человеческий произвол, а Божий Дух. Никто не может толковать прошлое Божьего народа в Ветхом Завете и дело Иисуса Христа, как Божью историю с людьми и как событие откровения, если только он не мыслит, не говорит и не пишет в Духе (1 Кор.12,3б). Дух же – Дух Христа (2 Кор.3,17-18). Таким образом, и герменевтическая концепция нашего текста ссылается на то, что открывается в сцене Преображения: Сей Иисус из Назарета – возлюбленный Сын Бога. Он угоден Отцу. Это видели и слышали свидетели-Апостолы. Писание следует толковать с позиции их свидетельства (Voigt).

· Теология – научный труд церкви над постоянным возвращением к своим истокам (Voigt).

· Божья истина находится в фундаментальном противоречии со всем, о чем думает и чего хочет после грехопадения человек. Божья Весть кажется этому миру «глупостью», как, напротив, у Бога является безумным мир (1 Кор.1,21; 3,18-20). В данном положении мы постоянно подвергаемся опасности ослаблять, «забывать» Божью истину и приспосабливаться к сему миру. Таким образом, напоминание (13) – существенная задача апостольских Писаний, как и всякого возвещения, которое когда-либо имело место в общине Воскресшего (de Boor).

· Согласно Иоанн.14,26 сим «напоминанием» занимается сегодня через Апостолов, проповедников и учителей Сам Святой Дух. При этом данное напоминание является в библейском смысле постоянно новым «представлением» того, что сказал и сделал Бог (de Boor).

· Это напоминание - неповторимое задание для Апостолов. Они – свидетели Спасителя Иисуса Христа, их возвещение основало первую общину. Петр мог говорить об Иисусе, о Его учении, поступках, страданиях, смерти, воскресении, как никто другой (de Boor).

· Петр находится в Риме; там возрастает опасность. А Господь, Иисус Христос, Сам объяснил ему, «какой смертью он прославит Бога» (Иоанн.21,18-19). Его кончина будет насильственной, реальным сносом шатра, в котором он еще пребывает сейчас (de Boor).

· Здесь есть «свидетельство» (16) о пережитой лично истории (de Boor).

· Под используемым для характеристики мифов (басен) словом «хитросплетенный» не следует подразумевать что-то отрицательное. В зависимости от уровня своей культуры (грубее или тоньше) человек выражал в мифах свое понимание мира, свои мысли о жизни и смерти, свою религиозную тоску, свои смутные догадки о присутствии Бога; таким образом, они могут быть вполне глубокомысленными и касаться наших душ. Но все они обладают глубоким изъяном: их выдумали люди. Они не нуждаются в очевидце. Они не повествуют об исторических фактах, которые можно и нужно «доказать». Они странствуют по свету, постоянно заново подхватываются, преобразовываются и говорят сами за себя (de Boor).

· У «мифа» нет очевидцев, однако, пожалуй, они есть у силы и Второго Пришествия нашего Господа Иисуса Христа. Один из сих очевидцев – Петр – стоит перед общиной. Он подчеркивает это, потому что тогдашним (и сегодняшним!) людям Евангелие также легко кажется «мифом». Об «умирающих» и «воскресающих» богах говорили много. Мифы подобного рода аллегорически использовали и философы. Но люди никогда не видели такого умирающего и воскресающего бога и не могли засвидетельствовать о его существовании с точки зрения истории (de Boor).

· Поэтому письменное свидетельство Апостола – как все Послания Апостолов - обращается сначала к определенному кругу адресатов. Однако им живут все поколения общин во всех народах и на всех континентах. Может быть, когда Петр не дал своему Посланию определенный адрес, он уже видел это сам (de Boor).

· «У Апостолов нет последователей, их Послания не заменить. Поэтому фундамент церкви находится в Новом Завете» (de Boor цитирует Schlatter).

· Петру нужно для сего выражение «сила и пришествие» (слава возвращения) нашего Господа Иисуса Христа. Это необычайный подбор. Особенным также является то, что Петр сосредоточивает ныне свое свидетельство очевидца … на неповторимом событии: на Преображении Иисуса на горе (Мф.17,1-9) (de Boor).

· Почему он это делает? … В Преображении на горе Петр увидел вторжение «будущего» в настоящее. Таким преображенным будет Иисус однажды во время Своего Второго Пришествия (возвращения). В подобной славе Иисус после Своего воскресения ученикам не показывался (de Boor).

· Для «свидетеля Иисуса» Петра важно подобное свидетельство Бога об Иисусе. … Когда от велелепной славы к Нему принесся такой голос, Он принял честь и славу от Бога Отца. На это указал ученикам Сам Бог (de Boor).

· Петр хочет быть свидетелем свидетельства Бога (18). Каким бы незаменимым «свидетелем» ни был тот, кто фиксирует свое свидетельство письменно для того, чтобы оно продолжало жить и после его смерти, - решающим образом свидетельствовать об Иисусе может только Сам Бог. И Он сделал именно это: там, на горе, которая стала благодаря сему «святой» (de Boor).

· Библия теоцентрична, в ней Бог действительно является Альфой и Омегой, началом и концом. Только Он произносит решающее слово и совершает решающие дела. Лишь Он может преобразовать мир и «сотворить всё новое» (Откр.21) (de Boor).

· Под «Вторым Пришествием» Новый Завет подразумевает новое «присутствие» Иисуса, другой Его «приход» в силе и славе для завершения Его дела и Божьего плана спасения (de Boor). 

· 19. Отличительной чертой всякого возвещения является то, что оно не может обойтись без ссылки на Ветхий Завет, стало быть, на Божьи действия с израильским народом и Его речи в Слове пророков (de Boor).

· Какую услугу оказывает темной ночью лампа! Она необходима нам и мы тоскуем по свету! Так говорит Петр и общине Иисуса. Она поступит хорошо, если примет во внимание этот свет пророческого Слова (de Boor).

· Вспомним о том, что возвеличенный Господь называет Себя в Откр.22,16 «светлой утренней звездой». Он, живущий благодаря вере в нас уже сегодня (Еф.3,17), будет сиять в нас ярким светом потом (de Boor).

· Необходимо довольствоваться данным нам светом лампы (20), а не желать самовольно направлять свет этой лампы куда-то вдаль, чтобы заранее исследовать в будущем Божьи пути. Пророческое Слово освещает настоящее и то, что сейчас переживает община (de Boor).

· Иисус также называет Иоанна Крестителя «горящим и светящим светильником» (Иоанн.5,35). Иоанн тоже является только пророком, а не Самим Иисусом (de Boor).

· Мы, современные люди, находимся в опасности видеть в пророках Библии только «великие религиозные личности», которые черпали из глубины собственных душ и не отличались поэтому в своих речах от других важных мужчин мировой истории (de Boor).

· Ни один благородный и религиозный человеческий ум никогда не может быть Святым Духом, Духом Бога. Божьи пророки, напротив, были очень скромными людьми, для которых не были важны свои собственные мысли, мнения и цели. Свои речи они с большой уверенностью начинали со слов: «Так говорит Господь» (de Boor).

· Дух Бога побуждал пророков говорить, даже если они сего не желали, и если это ввергало их в большую нужду и страдания. Теперь же мы должны почитать их Слово, как Слово от Бога, и обращаться с ним с благоговением (de Boor).

· На вопросе новозаветного пророчества в самой общине Петр детально не останавливается. Павел, напротив, дает для этого ясные указания в 1 Фес.5,20.21; 1 Кор.14,29-33. Ср. также с 1 Иоан.4,1. Пророческая речь в общине должна проверяться общиной, в которой тоже живет Святой Дух, так что просто претендовать на авторитарное влияние «пророки» в ней не могут (de Boor).
2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument1
Dokument1 – Страница 4

