61-6н – Вы – письмо Христово – 2Кор 3,3-6
2Кор 3,3-6(7-9)
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· Обрати внимание на контекст!

· Что подразумевает под выражением «письмо Христово» Павел? 3

· Как было написано это Послание?

· Для кого оно было написано?

· Ср. стих 3 со стихом 2!

· Какую роль играет здесь Святой Дух?

· Приходят ли тебе в голову конкретные, наглядные примеры?

· Почему Павел использует контраст между «каменными» и «плотяными» скрижалями?

· Что можно написать, вырезать, высечь в сердцах?

· Обрати внимание на союз «такую»! 4

· К чему он относится (к сущности общины, подобной письму, или к авторитету Апостола)?

· Что подразумевается под словами «такую уверенность»?

· Как следует понимать выражение: «в Боге чрез Христа»?

· Обрати внимание на контраст и союз «но»! 5

· Что подразумевает высказывание «мы сами способны»?

· Что подразумевает фраза «способность наша от Бога»?

· Что хочет выразить словом «способны» Павел?

· Обрати внимание на местоимение «Он» и союзы «но», «потому что», «а»! 6

· Что «Он» сделал? = конкретные примеры!

· Каковы главные признаки «Нового Завета»?

· Почему здесь написано: «не буквы»?

· Что умерщвляет «буква»?

· Что подразумевает под словами «но духа» Павел?

· Как «животворит» дух?

· Обрати внимание на стихи 7-9!

· В какой мере они повторяют мысль из стиха 6?

· Почему Павел написал эти строки о «письме»?

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 3-4 Ваши сердца «исписал» Божий Дух

· 5-6 Способности, которыми мы служили вам, - дары, данные Богом

1.5.2 Для сердцевины
· Павел хотел сообщить Коринфянам о том, какого высокого мнения он о них, как о плодах Святого Духа в частности и как об общине, о том, насколько ценны они для окружающих их людей. Христос сконструировал / сформировал / создал / «написал» их руками Апостолов для служения в мире.

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Вы – письмо Христово для окружающих вас людей
План: 1. Приготовленные призванными Им людьми

 
2. Свидетельство живой жизни 
 

через изменяющую силу Святого Духа

 
3. Слава во всякое время принадлежит только Богу

- - - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Вы важны для нас и Бога

План: 1. Мы были вправе вас сформировать

 
2. Мы сами – только инструменты

 
3. Благодаря вам люди могут познать, каков Бог

- - - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Вестники Евангелия: (Voigt)
План: 1. получившие от Бога способности

 
2. уполномоченные Богом

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

---------------------------

Цель: 

План: 
1. 



2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· Павлу не нужны рекомендательные письма; его письмом (общину основал он) являются Коринфяне (Voigt).
· Стих 4: «уверенность» в том, что о Павле свидетельствовал в общине Сам Христос (стих 3) (Voigt).

· Стих 5 ссылается на 2,16. Выражение «неспособный», кажется, было модным словом противников (Voigt).

· Стих 6: Служители Нового Завета (Иер.31,31, на что также ссылается Мк.14,24) (Voigt).

· Написанное и диктующее способно только к убийству. Животворить в состоянии лишь дух. Контраст подразумевает две тенденции, соответственно два принципа или две силы. Закон – власть, встречающаяся, как требование, отсылающая человека к достижению чего-то собственным трудом. Дух – мощь Бога, принимаемая, как дар, делающая для человека возможным то, что он не может делать сам (Voigt).

· Путь закона неизбежно ведет к смерти (Рим.7,9-10). Дух направляет нас к жизни (Рим.8,13.11) (Voigt).

· Стих 7: Согласно Исх.34,29-35 отражение Божьей славы продолжало сиять на лице Моисея долгое время после встречи с Богом, так что для защиты народа Моисею пришлось носить маску. Ореол вокруг головы Моисея – засвидетельствование Богом его личности и его дела (Voigt).

· Во многих главах (2,15-6,13; 7,2-4) Павел занимается защитой своего апостольского служения перед Коринфянами (Voigt).

· Павел говорит о величии - возложенного на него или доверенного ему - апостольского служения, которое хочет быть понимаемым со стороны Нового Завета и его славы (Voigt).

· Община должна знать о том, что делает трудящегося в ее среде служителя тем, кем он является, и каким образом он на это «способен». Апостольское служение не оспаривалось в Коринфе, как таковое, однако опровергалось то, что его с полным основанием несет Павел (Voigt).

· Именно в нашем тексте многократно употребляется слово «служение». В самом деле: если должность является не служением, а господством, тогда она не исполняет свое поручение и становится в сем виновной. Всегда, когда под «должностью» подразумевалось не «служение», это было искажением, бессмысленностью и порчей должности (Voigt).

· Немецкое слово «должность» происходит от лат. выражения «ambactus» («служение»). Павел знает себя, как служителя своего Господа: как Его «раба» (Рим.1,1), «служителя» и «домостроителя» (1 Кор.4,1), как «служителя Божия» (2 Кор.6,4) и, естественно, также, как служителя людей (Рим.15,25). Если служением была личная деятельность Иисуса, то ничем иным не должен быть и труд Апостола (Voigt).

· «Кто способен к сему?» (2,16). Павел говорит о поручении распространять в мире «запах» Евангелия (2,15…) (Voigt).

· Заходит ли Павел в своем притязании на авторитет слишком далеко? … «Кто способен к сему?» Павел принимает направленный с явной критикой против него вопрос и придает ему большое значение. «Мы способны не от самих себя» (стих 5). То, что должно совершать апостольское – и, продолжая его, вообще церковное – служение, никак не «могут» делать люди. В конечном счете, это является чем-то непосильным для человека (Voigt).

· Тот, кто проповедует Христа, главным образом: Слово о кресте, проповедует не «самого себя» и не что-то своё. Он возвещает то, что человек не может найти в самом себе, но должен услышать извне. Он проповедует «чужое» Слово, стало быть, Слово, где не представляется религия человека, которое приходит от Самого Бога. Более того, оно является личным Словом Бога. «Бог увещевает чрез нас» (5,20). Может быть, оно звучит из уст человека, но «по истине» представляет собой «Слово Божие» (1 Фес.2,13). «Так говорит Господь» - гласит выражение вестников-пророков. «Слушающий вас Меня слушает» (Лк.10,16; ср. с Мф.10,40) – обещает Своим посланникам Иисус (Voigt).

· Тот, кто это постиг, не читает рефераты, а проповедует. Он не будет отрицать того, что Божье обращение к Своей общине окутано словами человека. Постоянное оглашение в прямой речи только собственных слов Бога было бы, так сказать, абсурдом. Несомненно, к проповеди также принадлежат сведения по делу, педагогическая и душепопечительская помощь, рассуждения, аргументы (Voigt).

· Это ничего не меняет в следующем: В проповеди желает говорить Сам Бог. Он хочет беседовать со Своей общиной. Он стремится сказать ей то, что она никогда не сможет произнести себе сама (Voigt).

· И, если бы я заранее знал о том, что должен будет сказать мне в следующее воскресенье проповедник, его речь будет отличаться от моего прежнего знания, она станет живым обращением Бога ко мне, исполняющимся Божьим Словом (Voigt).

· Слово, которое вместо Христа передает вестник и через которое строго предупреждает Сам Бог (5,20): Примиритесь! Подобное не вытекает из дискуссий. Это должно быть обращением. Для сего Бог использует вестников Евангелия (Voigt).

· Отсюда становится ясным то, как неслыханно рискует, проповедуя Божье Слово, человек. Лишь маленький шаг отделяет сильного вестника Бога от отвратительно самонадеянного попа. Увы, если «способность» инсценирована; плотские повадки, человеческое притворство, природная волшебная сила пленять сердца. В опасности находятся здесь среди нас именно одаренные люди (Voigt).

· Павел признает: «Такую уверенность мы имеем в Боге чрез Христа» (стих 4, ср. с 2,17). Как это выглядит? Так, что Павел как раз не уверен в самом себе (Voigt).

· Павел понимает апостольство, как применение Евангелия об оправдании к своему служению. «Благодатию Божиею есмь то, что есмь» (1 Кор.15,10). Данное Слово очень строго хочет высказать то, что Христос действительно доверил эту деятельность совершенно недостойному и неспособному, стало быть, ни в коем случае не «годящемуся» для сей должности человеку (Voigt).

· Само собой разумеется, Бог также использует природные таланты и учебой в «Александрии» никоим образом не пренебрегается. Только квалифицированным вестника Евангелия делает один Бог. Если мы спрашиваем о своих качествах, способностях, достижениях и достоинствах, тогда мы рассуждаем с точки зрения «закона», на языке нашего текста: с позиции «буквы». Буква умерщвляет. «Ты должен быть таким – а если ты иной, ты проиграл». В «Новом Завете» (стих 6) ситуация выглядит совершенно по-другому (Voigt).

· В Новом Завете люди живут Божьим призывом и благодатью. Иначе говоря: дело совершает Божий Дух, следовательно, сила Бога, дающая им возможность творить то, чем они не в состоянии заниматься сами. Человек позволяет Духу вести себя (Рим.8,14). Попутный ветер от Бога! Для Духа характерно прославлять, представлять Иисуса, напоминать о Нем. Стало быть: жить в присутствии Иисуса Христа. Это делает Апостола «квалифицированным» (Voigt).

· Павел не отклоняет требование быть примером (1 Фес.1,6-7; Фил.3,17; 1 Кор.4,16; 11,1). Но он знает: он еще не достиг «этого», он только к «сему» стремится. Образцом он является не в том, кто он и что делает, но в том, куда смотрит и откуда ожидает спасения. Так дело обстоит и с пригодностью к должности (Voigt).

· Если необходимо защитить апостольское служение, тогда имеется не только способность вести дискуссии, но и полномочие. Способность значила бы: Ты можешь это делать. Полномочие: Ты вправе и должен сие совершать (Voigt).

· Все люди «знают и читают это письмо», видя: в Коринфе есть община Христа. Ее не было бы, если бы Христос Сам не написал сие «письмо», о котором свидетельствует Павел. Христос написал данное письмо – не чернилами, но Божьим Духом (Voigt).

· Смена изображений: Не на каменных скрижалях – в поле зрения появляется Моисей! – но – Павел думает об Иезекииле (36,26) и Иеремии (31,33) – на плотяных скрижалях сердца. Действовал Сам Бог, давший Своего Духа: Это моё полномочие (Voigt).

· Если бы Павел подразумевал только то, что основателя общины удостоверяет ее наличие, то всякий учредитель секты или «гуру» мог бы выдавать себя за доверенное лицо (Voigt).

· Павел приводит доводы с позиции дела. В совершенно свободной, прямо-таки «плавающей» ассоциации ему является ход мыслей: письмо – написанное – закон, а, с другой стороны: сердце – Дух – Евангелие (Voigt).

· Закон Моисея и Евангелие Христа: как огонь и вода. Закон приносит смерть (стих 7), так как проповедует осуждение (стих 9). Евангелие дарит жизнь, потому что Дух животворит (стих 6) и Евангелие возвещает праведность (стих 9) (Voigt).

· Несмотря на это: Между Моисеем и Павлом есть кое-что общее. … Каждый из них обладает своим «служением». … В обоих случаях оно приходит от Бога. … Исх.34,29…: Моисей сходит с горы, держа в руках (новые) скрижали; так как он беседовал с Богом, его кожа светится настолько, что Аарон и весь Израиль не выдерживают сего отражения Божьей славы на лице Моисея, которое ему приходится закрыть покрывалом. Сильнее, чем здесь, вовсе нельзя описать начало Божьего откровения и славу «служения». Служение дается «сверху» (Voigt).

· И – евангельское - служение Апостола? Тем более оно! Образный язык вновь плавает. Вопрос становится слишком мощным для того, чтобы Павел смог сохранить последовательность своих образов (Voigt).

· Бог дает закон и Евангелие. Но, так как люди грешны, закон стал губить их. Евангелие приносит оправдание, праведность. Отражение Божьей славы встречается как там, так и здесь. Но ведь ясно: там, где делает людям добро Бог, где, стало быть, светит на лице Иисуса Христа (4,6) слава Бога, имеет место совсем другое сияние! (Voigt)

· Видно ли его? Тот, кто не верит, ничего не различает (4,3). Вестник Христа – незаметный человек (Voigt).

· Тот же Павел, говорящий о славе служения, написал и 1 Кор.4,9-13 (Voigt).

· Во всех нас отражается слава Господа (стих 18). Вера замечает это и в простом человеке. Бог действует в незнатных людях: В сем заключается полномочие вестников Евангелия.
· Павел необычно активен и быстр в использовании образов. Он не привязывает себя строго к своему символу, но находит в нем самые различные, как раз необходимые ему стороны (de Boor).

· Коринфская община – «его рекомендательное письмо». Однако это «письмо» написано Апостолом не у себя на бумаге. Прежде всего, оно было когда-то «написано в его сердце». Павел нуждается в письме и для своего собственного убеждения и подкрепления (de Boor).

· «Рекомендательное письмо» должны читать другие люди. С радостной смелостью Павел констатирует превосходство своего «письма» и в этом отношении. Данное письмо «узнаваемо и читаемо всеми человеками». О том, что в Коринфе есть община Христа, знают все, соприкасающиеся с сим широко известным портовым и торговым городом. Вместе с тем они также узнают, что община восходит к деятельности Павла (de Boor).

· Нам нужно будет обратить внимание на то, что Павел рассматривает в качестве «писем Христа» не отдельных христиан, а общину. Как раз ее общая жизнь – в Новом Завете «община» никогда не является толпой христиан-индивидуумов, ведущих для самих себя свою приватную христианскую жизнь – свидетельствует о том, что создает через Своих вестников Христос (de Boor).

· Традиционное или религиозное совершенство не является необходимым для того, чтобы община могла пользоваться авторитетом письма Христа. Пока она стоит в вере, отражает непокрытым лицом славу Господа и остается открытой для действия Духа Иисуса Христа, в ней виден «почерк» Христа (de Boor).

· Возможно, он особенен тогда, когда сила благодати и верности Иисуса победоносно обнаруживается в общине, находящейся под серьезной угрозой человеческих ошибок и вводящих в заблуждение течений. В Коринфе никто не мог познакомиться с общиной Иисуса, не столкнувшись с реальностью и деятельностью Христа (de Boor).

· Своеобразное сотрудничество Христа и Его Апостола при создании этого «письма» было для людей того времени наглядным без слов. Они «писали» тогда свои письма не собственной рукой, а диктовали их «писарю», благодаря которому появлялось фактическое письмо, как таковое (de Boor).

· Таким образом, Христос тоже пишет Свое письмо в Коринфе только через тамошний труд Апостола. Письмо Христово возникло потому, что – вместе с Силой и Тимофеем - Павел возвестил в Коринфе Евангелие, отказавшись от человеческой мудрости и красноречия, воззвал в явлении духа и силы к совести иудеев и греков (1 Кор.2,1-5; 2 Кор.4,2), убедил их и объединил в общину Иисуса (de Boor).

· В подлинном возвещении ситуация до сегодняшнего дня выглядит так, что действие Господа нераздельно связано с участием вестников-людей. Эти посланники ни в коем случае не являются лишь механическими инструментами, но сознательно и добровольно активны во всей своей личности; тем не менее, дело Христа осуществляется через них само (de Boor).

· Для того чтобы показать своеобразие этого «письма», Павел еще раз изменяет образ: … Он переходит к изображению «каменных скрижалей», так как в своем мышлении уже взволнован тем, что хочет сейчас сказать о славе своего служения по сравнению с деятельностью Моисея. Ведь Моисей имел дело с каменными скрижалями закона (de Boor).

· Павел знает: Проникающее и остающееся глубоко в сердце письмо пишется только «Духом живого Бога» (de Boor).

· Подлинная община, как письмо Христово, образовывается, стало быть, не только благодаря правильно понимаемому «чистому учению», какой бы важной ни была точность наставления. Лишь там, где Своим Духом высекает на сердцах Свое неизгладимое письмо Сам живой Бог, возникает «Божья община» (de Boor).

· На чем он основывает «такую уверенность»? Является ли она выражением большой самонадеянности? Нет, «такую уверенность мы имеем в Боге чрез Христа». В коротком, общем предложении Павел говорит здесь о том, что при своем глубоком убеждении он направляет взгляд не на самого себя или других людей и их рукоплескания, но только на Бога. Однако немедленно добавляет: лишь «через Христа» он может поднимать взор на Бога так, что Бог становится для него причиной подобной отважной надежды (de Boor).

· Какие бы «мысли» или «планы» он ни имел, какие бы ни высказывал «суждения», причина для сего никогда не заключается в нем самом. Вся «способность» на его мощное служение «происходит от Бога». То, что в Коринфе люди вновь могли неправильно понять, как неслыханное «высокомерие», является не только смиренным, но одновременно и очень смелым Словом. Однако это неизбежно везде, где бы ни говорил и ни действовал по поручению Бога человек (Иоанн.5,18-20; 8,55) (de Boor).

· Необычайное полномочие служения Павла неразъемным образом связано с его содержанием. Поэтому Павел посвящает всю следующую часть Послания, в особенности 3,4-18; 5,11-21, основательному, углубленному объяснению того, что он должен возвестить и сделать (de Boor).

· Павел объясняет неповторимый смысл своего служения, направляя взгляд Коринфян на Моисея. Причиной этого может быть его желание с вызывающей отвагой сравнить свое служение со значительнейшим событием, которое доныне имело место в истории Бога и людей. Там, где люди вообще верили в живого Бога, стоял в несравненном величии Моисей. Сегодня мы едва ли в состоянии еще сделать правильный вывод в отношении того, как захватывало дыхание у тогдашних людей, когда человек здесь не только ставит себя рядом с Моисеем, но осмеливается на утверждение: мое поручение от Бога бесконечно больше и славнее, чем то, которое следовало исполнить Моисею! Но именно о сем настойчиво хочет сказать Павел (de Boor).

· Необходимо обратить внимание на то, что в данном отрезке Павел говорит о «нас». Он объединяется со своими сотрудниками, подчеркивая этим то, что своеобразие и величие служения заключаются не в его личности, но только в содержании сего служения (de Boor).

· На один «Завет» Бога опиралась вся жизнь израильского народа. Только благодаря данному «Завету» он был взят из всех народов мира, хотя сам по себе был маленьким и незначительным (Втор.7,7). Сие было известно всякому иудею; это также знал и подтверждал Павел. Греческое слово, обозначающее выражение «завет», показывает, что речь идет не о заключении союза между равноправными сторонами. «Завет» на Синае – свободное, происходящее от беспричинной благодати распоряжение Бога, которое, разумеется, настоятельно уважает ответственного партнера, требуя для Божьего предписания его собственной воли и послушания (de Boor).

· Бог уже давно объявил замену прежнего Завета с «отцами» на «Новый» и совершенно иной Завет. Теперь же данный «Новый Завет» здесь! Павел и его сотрудники – «служители Нового Завета» (de Boor).

· «Новый Завет» характеризует «Дух», Дух Божий, Тот Дух, Которым живой Бог пишет в сердца Свое письмо и делает «письмами Христа» общины (de Boor).

· Очень сжатой формулировкой Апостол тотчас характеризует последствия двух Заветов. Данная характеристика обладает вызывающей мощью и сильнейшим образом противопоставляет Заветы друг другу (6) (de Boor).

· Для Павла важна констатация того, что данный Новый Завет приносит «жизнь». Это осуществляется через Духа, являющегося решающим и основным даром сего Завета (de Boor).
Dokument1
Dokument1 – Страница 4

