60-1н Исцеление в купальне Вифезда – Ин 5,1-16
Ин 5,1-16
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· К чему относятся слова «после сего»? 1

· Какие праздники знакомы иудеям?

· О каком празднике идет речь здесь?

· Почему люди «поднимаются» в Иерусалим?

· Посмотри на план города Иерусалима и найди эти места! 2

· Какое бедствие царит в данном месте! 3

· Как там могло пахнуть (гигиена)?

· Все ждут! Какие шансы есть у хромых или слепых? Почему они там находятся?

· Что подразумевается под выражением «Ангел Господень»? 4

· Когда могло произойти последнее исцеление?

· Больной лежал там 38 лет! 5

· Обрати внимание на то, что Иисус спрашивает о судьбах! 6

· Почему Он осуществляет эту «экскурсию по лазарету»?

· Почему Он вообще пошел в такое место?

· Какой вопрос в подобном месте!

· Какой разочарованный ответ! 7

· Что это говорит о характере больного?

· Почему он вообще там?

· Он уже много раз переживал исцеление другого человека.

· Как они боролись друг с другом?

· О чем он мог думать, когда лежал там подобным образом?

· Как просто, как прекрасно! 8

· Что говорит этот стих об Иисусе?

· Обрати внимание - Не просто лишь: «будь здоров», но и: «возьми с собой свое имущество»!

· Обрати внимание на слово «тотчас»! 9

· Подобны ли повеления Иисуса словам Бога-Творца?

· Он послушно делает то, что ему говорят!

· Что ты знаешь о субботе?

· Почему здесь есть словечко «же»?

· Кто такие «иудеи» в Евангелии от Иоанна? 10

· Обрати внимание на свидетельство исцеления!

· Почему «иудеи» заговаривают именно с ним?

· Почему ему нельзя носить свою постель?

· Обрати внимание на твердый ответ! 11

· Что он говорит о характере исцеленного человека?

· Почему исцеленный человек не знал о том, кто его исцелил? 12-13

· Что говорит это об его характере?

· Обрати внимание на подчеркнутое слово «Человек» в стихе 12!

· И сравни его с высказываниями из 4,42.53; 5,17-18.

· О каком вопросе здесь идет речь?

· Почему там было «так много народа»? 13

· Обрати внимание на союз «потом»! После чего? 14

· Какие три мысли вкладывает в сердце исцеленного человека Иисус?

· Почему Иисус так прямо его увещевает?

· Почему этот человек пошел к «иудеям»? 15

· Что говорит это об его характере?

· Обрати внимание на союзы «поэтому» и «так как»! 16

· Как следует понимать слово «гнать»?

· Почему Иоанн включил данное событие в свое Евангелие?

· Почему Иисус исцелил в купальне именно этого больного?

· Что посчитал важным для своих читателей Иоанн?

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 1-4 

Иисус посещает больницу

· 5-9 

Иисус исцеляет хронически больного или инвалида 
 






и отсылает его

· 10-13 
«Иудеи» затрудняют исцеленному человеку жизнь

· 14-16 
Иисус строго предупреждает исцеленного человека, 
 

а тот доносит на Него иудеям

1.5.2 Для сердцевины
· Данной историей Иоанн хотел показать своим читателям, как милосердно обращался даже с теми людьми, кто предаст Его при первой возможности, Иисус.

· Иоанн хотел показать своим читателям, что даже человеку с тяжелым характером Иисус не позволил помешать Себе его исцелить и наставить. 

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Не забывай о том, какое добро Он тебе сделал! После того как …

План: 1. тебе была оказана помощь

 
2. тебя притесняют другие

 
3. тебя предостерегли

- - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Иисус любит и невыносимых людей

План: 1. Разочарованных, озлобленных, неблагодарных

 
2. Грубых, жестких, оскорбляющих других

 
3. Предателей, эгоистов и тех, 
 

кто не может разобраться в самом себе

- - - - - - - - - - - - - - -

Цель: В Иисусе действует Бог … (Voigt)

План: 1. исцеляя

 
2. освобождая

 
3. обязывая

- - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Вес имеет важное повеление. Через него Иисус делает нас … (Voigt)

План: 1. здоровыми

 
2. свободными

 
3. послушными

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

---------------------------

Цель: 

План: 
1. 



2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· В рукописях встречается слово «праздник» (1). Во всяком случае, речь идет о празднике кущей. Пасху Иоанн всегда называет, как таковую (2,23; 6,4; 11,53) (de Boor).

· Вокруг Иисуса возникло сильное движение. Около Него собираются большие толпы, люди хотят объявить Его Мессией. Но сейчас Иисус прерывает Свой труд в Галилее и идет на праздник в Иерусалим. Тот, Кого начинают ненавидеть за то, что Он губит «истинное благочестие», является верным Израильтянином, соблюдающим заповедь в отношении праздников из Втор.16,16 (de Boor).

· Иерусалим расположен так высоко в горах Иудеи (818 м), что путешествие туда постоянно вело вверх, откуда бы его ни начинали. Поэтому путь в Иерусалим всегда называется «восхождением» (de Boor).

· «Вифезда = дом милосердия» (2) (de Boor).

· Пруд находится у «Овечьих ворот», которые знакомы нам из Неем.3,1; 12,39 и будут идентичными «Вениаминовым воротам» из Иер.37,13; 38,7; Зах.4,10. Они расположены на севере города (de Boor).

· «В пяти колоннадах лежало множество больных, слепых, парализованных, истощенных». Больше этого 3-го стиха сам Иоанн не пишет, чтобы тотчас указать стихом 5 на того больного, о ком сейчас идет речь. В стихе 4 мы имеем дело с довольно старыми, но всё-таки лишь позже добавленными объяснениями, основывающимися на народных преданиях. Они должны более детально пояснить читателю изображенное в стихе 7 положение больного (de Boor).

· То, откуда происходит движение воды, для Иоанна не важно. Он также ни в коем случае не верил в чудодейственность пруда, которая затмила бы все чудеса Иисуса. Примечание из 9,32 однозначно показывает, что в Иерусалиме ничего не знали о пруде, от воды которого человек исцеляется, «какой бы болезнью он ни страдал» (de Boor).

· Для Иоанна важен не чудодейственный пруд, а Иисус и этот человек там, «находившийся в болезни тридцать восемь лет» (de Boor).

· Для Иоанна важна не продолжительность его пребывания в Вифезде, о которой не сообщается более подробно, но длительность болезни. Человек болен тридцать восемь лет и имеет тяжелые физические недостатки – какая беда! (de Boor)

· В своеобразной краткости изложения, которую мы вновь и вновь можем замечать в нашем Евангелии, Иоанн ничего не говорит нам о том, как Иисус собрался посетить это место горя на празднике. Но во всей земной жизни Иисуса происходит так, что Он и людское бедствие таинственной силой притягиваются друг к другу (de Boor).

· Таким образом, под руководством Бога Иисус находится здесь и «видит его лежащего». Иисус опять «видит» то, что вовсе не заметили в огромном бедствии другие. Иисус смотрит на «этого», Он глядит на отдельного человека и спрашивает об его особенной судьбе (de Boor).

· Видел ли Иисус в этом мужчине что-то из того, что недавно показала нам современная глубинная психология: несмотря на все жалобы и заверения, человек в своем подсознании как раз не «желает» выздоравливать, но судорожно удерживает свою болезнь, как место укрытия от требований жизни? (de Boor)

· Существенным, пожалуй, всё-таки является скрытое в вопросе обетование. «Если ты хочешь выздороветь, Я могу тебе помочь». Таким образом, вопрос становится призывом к вере: Доверься в своей беспомощности Тому, у Кого есть сила тебе помочь (de Boor).

· Ответ больного позволяет нам обнаружить всё его плачевное положение (7). … Он приходит слишком поздно. Мы, люди, таковы. В подобном состоянии каждый думает только о собственном спасении и следит за тем, чтобы первым попасть в целебный источник ему самому (de Boor).

· В беде этого больного становится явной нужда бесчисленного количества людей, которым приходится жаловаться в самых различных обстоятельствах жизни: «Я не имею человека …» (de Boor).

· Как в 2,7 и 4,50, помощь Иисуса осуществляется в форме повеления (8). И еще более ясно, чем там, то, что оно является «безумным» и невозможным. – Это приказание Творца, делающее то невыполнимое, чего оно требует, возможным само (de Boor).

· О «вере» больного не говорится ни слова. … Ему нужно «верить» в то, что Тот, Кто говорит ему эти слова, не лжет, не занимается пустословием, он должен доверять Ему. Тогда он испытает истину Слова в своей жизни. В таком случае он «сможет» сделать то, на что не был способен на протяжении тридцати восьми лет: встать, пойти и самостоятельно понести свою постель (de Boor).

· То, что сделал здесь Иисус, специально не называется «знамением». В «Доме милосердия», скрывавшем столько жестокости и эгоизма (7!), оно было самым настоящим личным оказанием помощи (de Boor).

· В этот раз Иисус не «атаковал» и не сделал Своим исцелением ничего вызывающего. И всё-таки конфликт с фарисеями всплывает на поверхность и немедленно приобретает смертельную серьезность именно в данном благодеянии Иисуса, что хочет показать нам Иоанн. В сущности, поэтому, а не ради самого исцеления рассказывает как раз о сем поступке из разнообразия «знамений» Иисуса евангелист. Вновь и вновь углубляющаяся борьба Иисуса со Своим народом и его руководителями определяет все изложение нашего Евангелия (de Boor).

· Иоанну в точности известно предписание Мишны, не допускавшей обвинения в нарушении закона, если ему не предшествовало предостережение. Данное «предупреждение» высказывается здесь (10) надлежащим образом в отношении исцеленного человека. Лишь теперь, продолжая, несмотря на это, нести свою постель, он становится обреченным на наказание грешником (de Boor).

· Он отклоняет замечание. Именно исполняя это повеление, он выздоровел; как может тогда поручение взять постель быть неправильным? (de Boor)

· Иисус как раз не желает, чтобы Его исцеления стали известными и Его искали неверным образом. … Насколько серьезно нам следует принимать это во внимание и сегодня, пользуясь полномочием Спасителя во имя Иисуса согласно Иак.5,14, Мк.16,18 или 1 Кор.12,9? (de Boor)

· За исцелением может и должно еще следовать душепопечительство (14), так как человек является этим единством тела и души. Он всегда нуждается в помощи для того и другого одновременно (de Boor).

· Этот человек зашел в храм; пожалуй, у него есть побуждение поблагодарить за исцеление Бога (de Boor).

· Беседа, которую ведет с этим человеком Иисус, показывает глубокую серьезность Иисуса. Только сейчас, после исцеления, не до него, Он говорит с данным мужчиной о его грехе (de Boor).

· Исцеление Иисуса было вместе с тем прощением. Здесь человек мог начать совершенно новую жизнь. Но ему также следует сделать это ныне со всей серьезностью. Если он злоупотребит сейчас изведанной благодатью, чтобы вновь предоставить власть своему старому греху, тогда последствия должны быть намного хуже, чем всё, что он пережил за тридцать восемь лет болезни доныне. И тут пренебреженная благодать стала бы судом (de Boor).

· «Худшее», что произойдет с ним тогда, может быть самым скверным, вечной погибелью. Поэтому Иисус повелевает ему с такой серьезностью: «Не греши больше» (de Boor).

· Требует ли и ожидает ли Иисус от него теперь «безгрешной» жизни? Конечно, нет. Но ему нельзя позволить определенным, имевшим такие роковые последствия, греховным связям, в которых он жил, пленить его заново. Они ему уже и не нужны. Ибо повеление Иисуса вновь обладает освобождающей и созидающей силой и здесь. Если исцеленный человек прислушается к приказанию Иисуса в вере, он испытает внутреннюю свободу и победу над своим грехом (de Boor). 
· Иоанн просто рассказывает нам о факте, даже не намекая на то, почему исцеленный человек действует таким образом. Хочет ли он окончательно освободиться от упрека в осквернении субботы? Считал ли он, что обязан засвидетельствовать перед авторитетами своего народа об Иисусе, вовсе не догадываясь о том, какие последствия это должно иметь для Иисуса? (de Boor)

· Стих 4 отсутствует в лучших рукописях, комментирующее примечание (Voigt).

· Стих 5: Было желание истолковать число 38 согласно Втор.2,14, как намек на путешествие по пустыне. Но интересен, пожалуй, только факт, а именно продолжительная длительность болезни (Voigt).

· Возмущение вызывает не то, что исцеление было совершено Иисусом в субботу, как это было у евангелистов, но то, что исцеленный человек – впрочем, по приказанию Иисуса – несет груз (10) (Voigt).

· Стих 15: Мнение о том, что исцеленный человек «донес» иудеям на Иисуса, кажется мне в тексте не достаточно обоснованным. Если здесь также есть аналогия с главой 9, тогда речь идет скорее об исповедании Иисуса (9,30-33) (Voigt).

· Результатом данного исцеления является преследование Иисуса «иудеями» и намерение Его убить (стих 18). Что восстановило противников так против Него? Не то, что Он помог жалкому человеку; это они Ему, пожалуй, бы позволили. Возмущение вызывает даже не чудо само по себе, а скорее то, что Своей деятельностью Иисус обольщает людей отпасть от религии закона (Voigt).

· Если бы совершённое здесь исцеление не имело отношения к Богу и притязанию Иисуса на исполнение Божьих дел (стихи 17.19), тогда из него не получилось бы больше ничего, что требует нашего особенного внимания. Его значение придает ему только фон (Voigt).

· Иудеи правильно заметили: Иисус утверждает, что Бог – Его Отец, делая этим Себя Самого равным Богу (Voigt).

· Исцеление нужно рассматривать в большом контексте. Бог возвращает обратно принадлежащий Ему, но виновно закрытый перед Ним мир (пролог), «судя» его во Христе, давая ему «жизнь» (5,19…), разрушая дела дьявола (12,31; 1 Иоан.3,8), позволяя ему в будущем жить под Его «благодатью и истиной» нежели под властью «закона» (1,17). Это горизонт, на котором находится и данная история об исцелении (Voigt).

· В Евангелии от Иоанна написано: Вы ищете воду, утоляющую жажду навечно? Вы ищете хлеб, свет, виноградную лозу, на которой растет то, что приносит радость? Вы ищете воскресение? Всё это – Христос! (Voigt)

· В числе (38 лет) выражается всё бессилие и беспомощность, избыток необходимого здесь терпения (Voigt). 

· В этом рассказе отражается история многих страданий, которые с незапамятных времен приходится переносить людям (Voigt).

· Слово Бога не проходит мимо тех, кто лежит в своей кровати и - доныне – напрасно ожидал исцеления: с потерявшими подвижность суставами, с безудержно растущей злокачественной опухолью, с рассеянным склерозом или чем бы то ни было. Здесь: 38 лет ожидания – или уже не ожидания? – часа, который принесет перемену. Это час Иисуса (Voigt).

· Для Бога нет слишком тяжелого «случая». – Однако нам следует немедленно продолжать думать. Исцеление в библейском мышлении не самостоятельно; оно неотделимым образом входит в состав того, что мы называем спасением (Voigt).

· Если Христос выступает здесь, как Исцелитель, тогда Он вторгается в находящийся под угрозой хаоса, идущий к погибели мир страдания и также «разрушает» здесь, как обычно во всей Своей деятельности, «дела дьявола» (Voigt).

· Иисус выступает, как Повелитель, словно хочет сказать: «Всё повинуется Моему приказу». Он не отдает этого несчастного, безнадежного человека власти разрушения, которая уже так долго действует в его жизни. «Действует» Иисус, «действует» Бог (17) (Voigt).

· Бог имеет право и причину позволить нам на время и навечно упасть. Но нам следует услышать из нашего текста о том, что удивительным образом Он этого не желает. Стало быть, мы должны упражняться в доверии Христу. Иисус исцеляет Своим властным повелением. Он делает сие вновь и вновь. К тренировке относится и то, что мы приспосабливаемся к своей последней болезни (Voigt).

· Моисею принадлежит закон; с Иисусом же приходят благодать и истина (1,17). Моисей дал закон; но его не исполняют даже иудеи (7,19). От рабства греху освобождает не закон, а Сын (8,34-36). Ученики Христа – не ученики Моисея (9,28). Потерянный мир вновь становится миром Бога не благодаря соблюдению закона, а через действие милостивой Божьей любви (Voigt).

· Иудеи делают исцеленному человеку выговор, так как он несет в субботу подстилку, которой пришлось служить ему на протяжении долгого времени его бедствия. Кажется, что, приказывая этому мужчине поднять и унести свою постель, Иисус прямо-таки провоцирует конфликт (Voigt).

· Но у Иеремии (17,19-27) следует прочитать о том, что ношение грузов в субботу было запрещено и с соблюдением этой заповеди или пренебрежением ею было связано благополучие и горе Иерусалима (Voigt).

· Фарисеи считали, что заповедь о субботе была такой же серьезной, как все другие заповеди вместе (Voigt).

· Имеет ли подобную свободу Иисус? Раввинская теология дискутировала о вопросе - привязан ли к заповеди о субботе Сам Бог, и ответила на него отрицательно: Бог никогда не прекращает творить и трудиться. Только так становится понятным следующее: нарушение субботы Иисусом сводится к тому, что Иисус делает Себя равным Богу (стих 18б) (Voigt).

· Как мы увидели, Сын как раз не является рабом (8,35). Хотя Ему приходится «трудиться», «действовать», «работать» - но Он делает это свободно, с властью Бога. – Сверх того, текст показывает, что Он также освобождает Своих людей – не потому, что они были бы подобны Ему, но потому, что они являются в Божьем доме детьми (Voigt).

· Разумеется, Иисус подвергает при этом опасности Своих людей. Благодаря Своей деятельности Он навлекает на Себя судьбу креста Сам (стих 18а), и в данное событие попадают Его люди. Наша свобода немыслима без креста и воскресения Иисуса (Voigt).

· Мы не желаем отделаться от сопротивления иудеев этому использованию свободы слишком легко. То, что требовательная воля Бога обладает определенной и обязательной для всех формой, очень помогает нам. О сем шла речь в Декалоге. Нам необходим закон. Препятствуя разрушению, Бог сохраняет законом грешный, постоянно подвергающий опасности и разлагающий самого себя мир. Мыслящий ответственно человек покорится обязательному для всех порядку даже тогда, когда он с полным основанием считает, что ему самому он, в сущности, не нужен (Voigt).

· Старому миру новый закон не дается. Там, где происходят «благодать и истина» (1,17), начинает существовать другой, эсхатический мир. Здесь открывается совершенно иной путь к Богу. Тот, кто пребывал во «власти тьмы», вводится в Царство возлюбленного Сына Бога (Кол.1,13) (Voigt).

· То, насколько свободен исцеленный человек, обнаруживает непосредственность его послушания. Он даже не знает своего Спасителя, но соблюдает Его слова (Voigt).

· Вопрос о том, каким образом Сей Незнакомец заслуживает доверия, вовсе не задается; Господь непосредственно завоевал его веру через то, Кем Он являлся, что Он говорил и делал. Тот, кто был доныне таким убогим, слушается. Он не должен, не хочет, не может поступить иначе – это его свобода (Voigt).

· Слова «не греши больше» означают: Не выходи вновь из новой свободы, подаренной тебе тогда, когда ты нашел своего Спасителя. Спасение и исцеление составляют одно целое. Нельзя стать здоровым и желать остаться при этом грешником (Voigt).

· В связи с Христом грех, так или иначе, теряет силу – без принуждения, без усилий. Человек просто испытывает Его помощь и исцеление (Voigt).

· Свобода не может существовать без отношений с Богом; ведь она состоит в связи с Этим Помощником. Тот, кто свободен, не является рабом, так что над ним господствовала бы чужая, нежелательная, навязчивая воля. Свободный человек радуется, потому что может делать всё, что хочет (Voigt).

· Если мы связаны с Христом, тогда необходимость делать что-то неугодное Ему мы воспринимали бы, как рабство (Voigt).

· При совершении греха слова из Кол.1,13 обрели бы обратный смысл: спасенный человек вернулся бы из Царства Божьего Сына во власть тьмы (Voigt).
Dokument1
Dokument1 – Страница 4

