59-4н Использовать время – Еф 5,15-21
Еф 5,15-21
1. Exegese
1.1 Schreibe den Text ab 
und finde heraus, wer handelt (evt. handeln soll) 
und Was Warum gemacht wird (werden soll)!
1.2 Beantworte folgende Fragen zum Text:

· К чему относится слово «итак»? 15

· Найди три примера, объясняющих слово «осторожно»!

· Когда человек мудр, когда он неразумен?

· Что хочет сказать слово «но»?

· Почему важно проводить свою жизнь правильно?

· Как можно «использовать» время? 16

· Какое отношение к мудрому образу жизни имеет «использование времени»?

· «Kairos» = использовать «время» - Что это значит?

· «лукавое время» подразумевает «лукавые дни»

· «Поэтому» - Почему? 17

· Какова «воля Господа»?

· Найди другие места в Библии, которые это объясняют!

· Как можно понимать волю Господа?

· В чем должны «мыслить здраво» Ефесяне? – Контекст!!

· О чем хочет сказать слово «но»?

· «Не упивайтесь вином». Что это значит? 18

· Как следует это понимать – дословно или образно?

· Что такое «беспорядочное поведение»?

· Есть ли вещи, действующие на нас сегодня, как «вино»?

· О чем хочет сказать слово «но»? Уже в третий раз!!

· О каком «Духе» здесь идет речь?

· Как может «Дух» кого-то наполнить?

· Что можно сделать, чтобы человека наполнил Дух?

· Сравни со стихом 19 в Элберфельдской Библии! 19-20

· Что мы должны делать?

· Какие здесь стоят глаголы?

· Сколько здесь есть глаголов?

· Как можно «воспевать» в своем сердце Господу?

· «всегда за всё» благодарить – Как это происходит?

· Что это значит?

· Что подразумевают слова «во имя нашего Господа»?

· Относится ли данный стих к этому отрезку или к следующему? 21

· Каким группам людей это говорится?

· Что такое «повиновение»? Как оно осуществляется?

· «в страхе Божием» - Что это значит?

· Что такое «страх Божий»? = Энциклопедия

1.3 Gliedere den Text in Abschnitte und gib Überschriften
1.4 Formuliere den Hauptgedanken des Textes 
 
in einem Satz!
Etwa so: Der Autor wollte seinen Lesern sagen, …
1.5 Verschiedene Vorschläge zum Text:
1.5.1 Für die Gliederung
· 15-16 
Итак, живите осторожно!

· 17-18 
Имейте понимание и позволяйте Духу вас наполнять!

· 19-20 
Каким образом меня наполнит Дух? …

· 21 

Повинуйтесь!

1.5.2 Für den Hauptgedanken
· Павел конкретными предложениями призывает общину в Ефесе проводить жизнь, наполненную Святым Духом. 

2 Homiletik
2.1 Wo trifft der Hauptgedanke des Textes 
 
das Leben meiner Gemeinde? 
Formuliere ein Predigtziel als Satz!
2.2 Plane / gliedere einen Weg zu deinem Predigtziel!

4.
 
2.3 Verschiedene Vorschläge zur Predigt:
Цель: Я хотел бы конкретными предложениями убедить свою общину проводить жизнь, определяемую Святым Духом.

План: 
1. Живите осознанно

 
2. Ищите Божьей воли

 
3. Благодарение Богу за всё

 
4. Не считайте самих себя такими важными

- - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Каким образом мы можем наполниться Святым Духом, и что это означает?

План: 
1. Троекратное «но» характеризует то, что мы иные

 
2. Возрастающая концентрация на Боге Иисусе 
 

и Боге Отце характеризует другое отличие 

 
3. Нас должно отличать умение идти на уступки и служить

- - - - - - - - - - - - - - - - 

Цель: Христианство создает (Voigt)   
План: 
1. Ясную голову

 
2. и полное сердце

---------------------------
Ziel: 

Plan: 
1. 



2. 



3. 

---------------------------

Ziel: 

Plan: 
1. 



2. 



3. 

---------------------------

Ziel: 

Plan: 
1. 



2. 



3. 

---------------------------

Ziel: 

Plan: 
1. 



2. 



3. 

---------------------------

2.4 Sammle Beispiele, Zitate und Anwendungsideen:
· Между стихами 20 и 21 грамматическая форма, пожалуй, всё-таки скрывает тематический скачок: стих 21 уже объективно относится к следующему отрезку. Стих 21 рекомендуется опустить (Voigt).

· Стихи 15… перекликаются с Кол.4,5. А стих 19 соответствует Кол.3,16 (Voigt).

· Слово «итак» (15) связывает со сказанным выше (последствия крещения). На основании постигшего его просветления (14) христианин может обозреть свой путь, начать жить разумно (Voigt).

· Стих 16: «Дорожить временем» подразумевает не выгадывание времени, как Дан.2,8, а использование заключающихся во времени возможностей (Voigt).

· По сравнению с Кол.4,5 Послание к Ефесянам добавляет выражение «дни лукавы», сравни с Гал.14; 2 Тим.3,1; Матф.24,19… . 1 Кор.7,26 говорит о грядущем бедствии. Согласно апокалипсическому пониманию истории время названо лукавым. Необходимо принять решение в пользу Бога и выдержать до конца (Voigt).

· Стих 17: Ефесяне не должны «быть неопытными, неразумными, неосведомленными». Им нужно познать «волю Господа» (Рим.12,2; «волю Бога» - важное сравнение в христологии). В стихе 10 речь уже идет о контролируемом принятии решения (Voigt).

· Стих 18: Противоположностью мудрости и рассудительной внятности является опьянение, ясно охарактеризованное, как упоение алкоголем (Voigt).

· Опьянение ведет к «распутству» (то же самое слово употребляется в притче о блудном сыне, Лк.15,13, и в 1 Петра 4,4); наполнение Духом вызывает обратное (Voigt).

· Все причастия (19) зависят от слов «наполняйтесь Духом», причем данный процесс можно рассматривать с двух сторон: они говорят Псалмами (и т.д.) потому, что наполняются Духом; но и: они наполняются Духом, говоря и поя (Voigt).

· Три причастия (досл. перевод: «говоря, поя, прославляя») зависимы от повелительного наклонения в стихе 18 и поэтому также передаются, как императивы. 

· Если они связаны с вышесказанными словами союзом «так как», то это означало бы, что наполнение Святым Духом осуществляется на пути прославления и благодарения (Hahn).

· То, когда наполнение через Святого Духа обнаруживается тройным образом, не может быть случайным: В образованных духовностью речах, в прославлении Господа и в благодарении Бога Отца (Hahn).

· Объясняется и дело Святого Духа: Оно состоит в прославлении Отца и Сына (Иоанн.16,14) (Hahn).

· Выражение «самих себя» (Лютер: «друг друга» - 19) указывает не на «разговор с самим собой», а на декламируемую речь и исполняемое пение (Voigt).

· То, как следует отличать друг от друга псалмы, гимны и духовные песнопения, нам неизвестно (Voigt).

· Сердце – центр личности; поют не «только в сердце», но «сердцем», «от сердца». И люди поют «Господу» (Кол.3,16: «для Бога» - вновь важное для христологии изменение) (Voigt).

· Если в стихах 19-20 говорится о Богослужении, то в стихе 20 - возможно, о «Вечере» (Voigt).

· Ввиду изложенного только что непримиримого контраста света и тьмы (5,1-14), смерти и новой жизни через Иисуса Павел призывает адресатов сделать необходимые выводы: «Итак, смотрите, поступайте осторожно» (Hahn).

· Призыв Иисуса усиливается наречием «точно» (досл.: «педантично», «осторожно»). Христиане должны проверять то, какие этические последствия влечет за собой их вера (Hahn).

· Контрасту между светом и тьмой соответствует противоположность «мудрости» и «неразумности» (15). Тот, кого осветил Христос (5,14), обнаруживает это в поведении, на которое наложила отпечаток мудрость Бога. Подобная мудрость сокрыта от «мудрых и разумных» (Мф.11,25), ибо она стала очевидной в простоте и в кресте (1 Кор.1,20…); она заключается во Христе (1 Кор.1,30) (Hahn). 

· Глагол «дорожить» (16) используется в Новом Завете еще только в Кол.4,5. Подразумевается «покупка, исчерпывающая имеющиеся возможности» (Hahn).

· «Нерассудительным» (17) является глупец из Лк.12,20, желающий приобрести себе стабильность своим имуществом: Он не считается с Богом; это его безумие, его грех. Нерассудительный человек не сознает особенное качество своего времени (Еф.5,16); он позволяет ему протекать, вместо того чтобы использовать его во имя Бога (Hahn).

· В противоположность этому верующие должны быть мудрыми, т.е. «познавать, что есть воля Божия». … Божья воля проявляется в Его заповедях; они отмечают путь жизни и оберегают от хаоса и разрушения, характеризующих сферу несправедливости и безбожия (Hahn).

· Как в стихе 17, так и в других местах алкоголь и Святой Дух противопоставляются друг другу: Священник Илий ошибочно подозревает в случае молящейся Анны алкогольное опьянение (1 Царств 1,13.15-16). Подобное событие: Деян.2,13 (Hahn).

· Сам Иисус был «исполнен Святого Духа» (Лк.4,1); ученики «исполнились Святого Духа» (Деян.2,4; ср. с 4,8; 6,3; 13,9) (Hahn).

· Признаки дарования Духа, которые называет Павел, относятся, прежде всего, к богослужебным собраниям (19) (Hahn).

· Песни – даже если они «произносятся друг другу» - предназначаются «Господу». Таким образом, речь идет о христианских песнях (Hahn).

· Следует обратить внимание на то, что переданное словом «песня» понятие «гимн» не должно обозначать исключительно исполняемую песню, но также может относиться к прославлению и восхвалению в общем (Hahn).

· Творимое Святым Духом прославление предназначается «Господу» и охватывает центр человека, его «сердце». Оно осуществляется «в сердце» и одновременно исходит «из сердца», после того как сердце было обновлено благодаря делу Святого Духа и наполнено Божьей любовью (Рим.5,5) (Hahn).

· Наряду с прославлением Христа стоит благодарение Отца (20) (Hahn).

· Греческое слово, переведенное в Библии Лютера, как «благодарить», изначально подразумевает глагол «исповедовать» (Hahn).

· Слово «всегда» (20) также включает все времена и события, ознаменованные страданием, нуждой или гонением. Данная точка зрения возможна только «во имя нашего Господа Иисуса Христа». Так как на кресте над Ним был произведен Божий суд, так как Бог не пощадил Своего единственного Сына (Рим.8,32), верующим «подарено» в Нем «всё» (там же), и ныне «всё» должно «содействовать» им «ко благу» (Рим.8,28) (Hahn).

· Лишь потому, что Бог совершенно и полностью обращается к человеку в Иисусе Христе, христианин также может «всегда за всё» благодарить Этого Бога (Hahn).

· Благодаря Святому Духу все верующие объединены в одном Теле Христа, Которое, как таковое, однажды станет полностью видимым. Но прежде чем Царство Бога станет очевидным, порядки творения останутся в силе как раз и для христиан (Hahn).

· 21. Из совместной жизни в Святом Духе происходит не необузданный индивидуализм, который, собственно говоря, ищет только личного опыта с Духом, но взаимное уважение и тактичность (21) (Hahn).

· «Страх Божий» - формулировка, встречающаяся только в этом месте. … Хотя Христос стал Спасителем мира (Фил.3,20), как Судья (2 Кор.5,10), Он всё-таки остается Судьей и Господом (Фил.2,10-11) (Hahn).

· Павел может сказать о том, что его заторопила передавать Евангелие «любовь Христа» (2 Кор.5,14). Но за три стиха до этого он пишет: «Итак, зная страх Господень, мы вразумляем людей» (2 Кор.5,11) (Hahn).

· Этим призывом к взаимному повиновению Павел переходит от своих общих рассуждений к конкретным отношениям между отдельными группами лиц (Hahn).

· Слова, требующие от всех христиан «повиновения друг другу» (21) можно наглядно объяснить призывом к взаимному смирению в смысле Христа (Фил.2,3…; 1 Петра 5,5), к умеренной самооценке (Рим.12,3.16) и к искренней любви (Рим.12,10) (Hahn).

· Важное и значительное увещевание этого Послания разъясняет то, что жизнь в церкви и жизнь в мире касаются друг друга (Voigt).

· Фактически налицо сильный контраст (15-17 и 18-20): здесь - трезвая критическая точка зрения, касающаяся вещей мира; там - наполненность Духом, выражающаяся в пении и проведении литургии. Это две организации духовной жизни, которые с трудом свяжет кто-то из нас, сбежав от мирских проблем в литургию или считая поклонение, хвалебное пение и благодарение в мирской деятельности благочестивой праздностью. Только: суть библейского отрывка именно такова, что в христианской жизни и то и другое составляет одно целое (Voigt).

· Те, кто уже перемещен «на небеса» в воскресшем Христе (ср. с Фил.3,20), попутно энергично укажут на свои обязанности во временном мире. Со стиха 22 говорится о мирских порядках, об отношениях в обществе, с которым, естественно, связаны и христиане. Это данная мирская обстановка, внутри которой следует осуществлять христианскую жизнь. Данность означает следующее: христиане не организовали ее вначале и также не призваны ее отменить, заменив чем-то иным. В существующем мире христианин живет своей христианской жизнью. Тогдашние порядки - уже не наши (ср. с 6,5.9). Мы, сегодняшние христиане, служим нашему Господу в условиях современного мира (Voigt).

· Они обладают историческим характером, стало быть, являются непостоянными, могут (зачастую должны) меняться. Мир находится в движении (Voigt).

· Эсхатологическое мышление видит весь мир, как что-то временное. Христианин живет в нем, соблюдая критическую дистанцию (Рим.12,2) – не потому, что он желает себе новый вариант светскости, но потому, что ему известно: «проходит образ мира сего» (1 Кор.7,31). Царство Божие – не просто новое состояние бренного мира, а величина, которую следует понимать с эсхатологической точки зрения: хотя оно действует в настоящем, но по роду своему является будущим, не от этого мира (Voigt).

· Так и «лукавые дни» являются лукавыми не сами по себе, но благодаря интенсивной деятельности «князя этого мира» (6,11-12.16) (Voigt).

· Наша брань «не против крови и плоти» (6,12), но нам следует сражаться (Voigt).

· Ведь мы сами приходим из «тьмы» (8); нам больше не следует участвовать в ее бесплодных делах (11). В этой сцене борьбы требуются христиане. Как в защите (броня, щит), так и в атаке (меч) оружие может быть только духовным (6,14…). Вследствие сего боя и ради того, кому он должен предназначаться, дни «лукавы» (Voigt).

· Мирская диагностика христианской веры является критической: Из-за «древнего злого врага» доброе творение Бога представляет собой поле боя (Voigt).

· Не совсем ясно, относится ли слово «итак», с которого начинается стих 17, к «использованию» или к «лукавым дням» (Voigt).

· Время следует не «убивать», но «использовать». 

· Его нужно осознанно переживать, применять, делать плодотворным (11), наполнять смыслом, как время принятия решений. Возможно, «использование» могло бы означать следующее: «вынимать то, что есть внутри», для себя самого, для своих ближних, для своей большей сферы жизни (Voigt).

· Не упустим из виду значение следующих слов: от людей, перемещенных в небеса, требуется в мире – в этом мире – очень многое. Неверно то, что Послание к Ефесянам переигрывает «еще не» христианской жизни и переходит сим границы свойственного Павлу классического мышления (Voigt).

· Ефесяне должны быть мудрыми, понятливыми и трезвыми. Здесь также можно мыслить на разных уровнях. Что касается живого мышления и суждения, компетентности и скорости, христианину следует по возможности не уступать своим ближним из христиан (Voigt).

· Именно вера должна освободить христианина для использования его разума и опыта на благо всего (Voigt).

· Сверх того есть еще иные обстоятельства. Существуют познания, которые может иметь и приобрести только вера. «Тебя осветит Христос» - говорится в гимне крещения (стих 14). «Теперь вы – свет в Господе» и с тем «чада света» (8-9). На эсхатологическом горизонте на вещи смотрят новыми глазами (1,18); мыслят в иных измерениях (3,18) (Voigt).

· Христианин видит иначе. То, что некогда (стих 8) было для него окончательным, стало теперь временным (Voigt).

· То, что христианин с самого начала (1,4) знает: его любил, искал, спас, звал и определил для общения с Собой – «во Христе» - Бог, по-настоящему приводит в движение, несет и ободряет его. А потому на самого верующего, на его братьев и сестер по вере, на ближних вообще и на весь мир падает яркий свет прожектора. Пожалуй, вес имеет суровое понимание (стих 16б); это отрезвляет, рассеивает иллюзии. Но в то же время христианин знает о Божьей тайне и намерении (Voigt).

· Итак, христианин призван спрашивать о воле Господа. «Познавайте, что есть воля Божия» (стих 17), «испытывайте, что благоугодно Богу» (стих 10) (Voigt).

· Он будет «в точности» наблюдать за тем, как ему следует жить. Может быть, он плывет против течения (1 Петра 4,4). Он руководствуется тем, что нравится его «Господу», стало быть, Христу. На бумаге это просто. В жизни есть сомнения, неясность, конфликты, искушения. Безукоризненные решения еще не принял никто из нас. А без прощения жить невозможно. Однако мы призваны к бодрствованию и трезвости в наших решениях (Voigt).

· На моральную сферу (18) оказывается давление дурных обычаев: необходимость участвовать по причинам приличия, глупые ритуалы празднования и отчаянно-безрадостного «веселья». Человеческие нужды, стоящие за алкогольной зависимостью, серьезнее: неумение справиться с собственной жизнью; желание уйти от «ада»; безнадежность, соблазняющая сбежать в опьянение (Voigt).

· Если человек это понял, тогда он сразу видит: опьянение имеет много образов. Их цель: забыть, не очнуться, переиграть и утопить непреодолимое, поддержать человека иллюзиями, компенсировать дефицит его личной жизни (Voigt).

· Как бы ни ненавидел опьянение и затуманивание христианин: есть «наполнение Духом», которое Павел «полушутливо», но, во всяком случае, с желаемым контрастом противопоставляет обманчивому упоению вином (Voigt).

· Он «наполнен» Духом, следовательно, собственной жизнью Бога, данной нам, как «задаток» грядущего наследства, как уплаченная, так сказать, вперед частичная сумма (которая уже представляет целое) (1,14) (Voigt).

· Конечно, возможно, кому-то извне покажется: «они напились сладкого вина» (Деян.2,13), но это опять не подошло бы к утреннему часу христианства (Деян.2,15). Мир может с трудом объяснить себе феномены духовной жизни; «он не видит Его (Духа) и не знает Его» (Иоанн.14,17) (Voigt).

· Иногда христианин может сам разочароваться в своей духовной жизни, ибо в себе он зачастую ощущает только слабость; но ведь делом Духа как раз является «подкрепление в немощи»: Он ходатайствует за нас у Бога (Рим.8,26). Чем наполнено сердце? Собственной живостью Бога (Voigt).

· Духовная жизнь берет свое начало для нас в Богослужении общины. Однако и литургия в узком смысле, а именно антифонное пение, прославление и исповедание общины являются духовными событиями: они вызваны Духом и передают Его (Voigt).

· Звучание у нас не должно быть таким, каким оно могло быть тогда в Ефесе. Ранняя церковь пела Псалмы (Лк.1,46… . 67…; 2,29…) и гимны (Откр.4,11; 5,9-10; 15,3-4) – частично пение во время Богослужения имело (и имеет) характер ответа (Voigt).

· Вновь не случайно, ранние христиане приняли песни и молитвы, пришедшие к ним из традиции веры Божьего народа. Однако, будучи побужденными и вдохновленными Духом, они пели и «новую песнь» (Пс.95,1; 97,1; Откр.5,9). Для них было важно и то и другое: «песнь Моисея и песнь Агнца» (Откр.15,3) (Voigt).

· Мы были бы легкомысленными и роковым образом надменными, влюбленными в самих себя, если бы презирали и аннулировали высказывания веры отцов. Но мы были бы сомнительно «стерильными» и недуховными, если бы декламировали только унаследованные вещи, вместо того чтобы выражать свою веру своим способом (Voigt).

· Мы блаженно констатируем, что источники духовной жизни текут, да, бьют ключом, иногда прямо-таки пенятся. Община должна быть открытой и понимать различные способы поющей проповеди и звучащего прославления Бога (Voigt).

· Принципиально никакую форму стиля Богослужения исключать нельзя. Но всё измеряется тем, действительно ли люди «поют» здесь «в сердцах своих Господу» и благодарят ли Бога «во имя нашего Господа Иисуса Христа» (стихи 19-20) (Voigt).

· Решающим будет то, установится ли личный контакт с Тем, Кому подобает и должно предназначаться наше прославление и благодарение. Если это так, тогда «полное сердце» может высказываться спонтанно (Voigt).

· Святой Дух – «слышащий» Дух, Дух, свидетельствующий о Христе, напоминающий об Иисусе и Его Слове (Иоанн.16,13-14; 15,26; 14,26) (Voigt).

· Если текст должен был подразумевать то, что благодарением Бога «во имя Господа нашего Иисуса Христа» является Вечеря, тогда в этом следовало бы увидеть еще один повод оформлять наше пение, ориентируя его на реальное присутствие Бога (Voigt). 
Dokument1
Dokument1 – Seite 4

