19-1н Будь не слишком благочестивым и не слишком безбожным – Еккл 7,15-18
Еккл 7,15-18
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· Какова тема Книги Екклесиаста?

· Какие важные изречения этой Книги тебе известны?

· К чему относится слово «всего»? 15

· Сколько лет исполнилось Соломону?

· Почему он называет свою жизнь «суетной»?

· Какой человек называется здесь «праведником»?

· Как можно «погибнуть» в своей праведности?

· Какой человек называется здесь «нечестивым»?

· Что входит в состав нечестия?

· Что подразумевается под словами «слишком строг»? 16

· Когда человек «слишком мудр»?

· Можем ли мы подтвердить это библейское предложение с точки зрения нашей христианской позиции?

· Обрати внимание на союз «чтобы»!

· Как можно погубить себя мудростью и праведностью?

· Обрати внимание: не написано, что его губят «другие» - он делает это сам!

· Что подразумевается под словами «безбожный» и «безумный»? 17

· Обрати внимание на повторяющийся союз «чтобы»!

· Что подразумевается под «умиранием не в свое время»?

· Какая связь существует между «безбожием» и «смертью»? 

· Что означает слово «хорошо»? 18

· Обрати внимание на союзы: «если», «и», «потому что»!

· Что подразумевается под «одним» и «другим»?

· Что конкретно советует Соломон своим читателям?

· Что значит «бояться Бога»?

· От чего избавляется человек, руководствующийся советом Соломона?

· Почему в Библии есть это Слово?

· Чему хотел научить нас через него Соломон? 

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 15 Вот что я заметил!

· 16-18 Совет «Соломона»: Не будь слишком …, но бойся Бога!

1.5.2 Для сердцевины
· «Соломон» хотел передать своим читателям свое познание того, что нехорошо быть слишком радикальным в преследовании целей; решающим является «богобоязненность» в соответствующих ситуациях.

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Не будь слишком благочестивым, но бойся Бога!!

План: 1. Что такое мудрость – каковы наши наблюдения?

2. Что значит: Не будь слишком праведным и слишком безбожным?

3. Какова особенность «богобоязненности»?

- - - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Любимы, несмотря ни на что!

План: 1. Мы не становимся праведными благодаря нашим добрым делам!

2. Зло является составной частью нас

3. Надейся на Бога

- - - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Наших добрых дел недостаточно

План: 1. 

- - - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Тот, кто хочет добиться этого силой, потерпит неудачу (Teuffel цитирует Mildenberger)

План: 1.

- - - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Тот, кто знает меру, боится Бога! (Schmauß) 

План: 1. Сохраняй равновесие между крайностями

2. Богобоязненность означает признание Божьего величия

3. Позволяй своему чутью руководить тобой в нужный момент

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

---------------------------

Цель: 

План: 
1. 



2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· Законность и несправедливость, жизнь и смерть невозможно свести вместе. Это относится к сложнейшим загадкам, с которыми борется проповедник (Teuffel цитирует Mildenberger).

· Человек вёл правильную жизнь и, несомненно, также не забывал Бога. А затем на него обрушиваются несчастья: неудача в работе, болезнь или смерть близкого родственника, даже всё вместе: Почему? Почему это должно было поразить именно меня? Чем всё это заслужил именно я? Кому незнаком данный вопрос? (Teuffel цитирует Mildenberger)

· Этот вопрос известен и проповеднику. Мы знаем о том, что он передвигал его туда-сюда, вертел, вращал во все стороны, и, наконец, пришел к выводу: Ответ на данный вопрос найти нельзя. Бог  на небе, а ты на земле: больше сказать тут нечего (Teuffel цитирует Mildenberger).

· Бог находится на небе! Счастлив тот, кто может пребыть в этом и не отбрасывает свое доверие Богу, но держится, даже если не в состоянии узнать о том, почему именно сейчас ситуация должна выглядеть так хорошо, как она сложилась (Teuffel цитирует Mildenberger).

· Наш текст делает вывод из опыта, который плохо вяжется с тем, что считаем хорошим и правильным мы: Человек должен быть не слишком благочестивым и не слишком безбожным (Teuffel цитирует Mildenberger).

· Разве эти два совета не далеки друг от друга, как небо от земли? Да, но в одном они всё-таки очень тесно связаны: Оба они желают силой добиться лучшей жизни, счастья. У одного всё должно получиться без Бога, а другой стремится справиться с ситуацией именно с Богом. В сем они, конечно, отличаются. Однако их связывает то, что они не хотят принимать обстоятельства такими, какие они есть (Teuffel цитирует Mildenberger).

· Разумеется, также могут иметь место грандиозные ответы на молитвы и чудеса, что как раз производит впечатление на молодых людей. Они тоже хотят испытать эту удачу, это счастье тех, кто принадлежит Иисусу. Но затем ситуация меняется: Человек не выдерживает проверку, экзамен. Отношения портятся. Психическое заболевание, уныние или депрессия не прекращается, несмотря на решение следовать за Иисусом, несмотря на молитвы (Teuffel цитирует Mildenberger).

· Кто-то предусмотрительно планирует свое будущее, как богатый земледелец в притче Иисуса, но внезапно лишается жизни. А другой беззаботно живет только сегодняшним днем и получает похвалу от Иисуса (www.predigtkasten.de).

· Жизненный опыт учит тому, что, кажется, оспаривает обетование Божьих заповедей: Не каждый, живущий хорошо, живет долго и не каждый, живущий плохо, умирает рано. Не у всякого благочестивого человека дела идут по большей части хорошо, и не у всякого безбожника дела идут в большинстве случаев плохо (www.predigtkasten.de).

· Почему Божьи обетования не исполняются для праведника надежным образом? Разве Бог капризен? Ни в коем случае, вся Библия показывает именно обратное. Проблема заключается не в Боге, а в человеческой праведности. Или, в сущности: в несовершенстве этой праведности (www.predigtkasten.de).

· Никакой сын и никакая дочь не почитают своих родителей настолько совершенно, что он или она может требовать за это сто лет жизни. И ни один не соблюдает заповеди так безупречно, что смеет ожидать за это какой-то награды. Все мы – грешники; Бог справедлив, когда позволяет нам чувствовать это в нашей жизни (www.predigtkasten.de).

· Кажется, будто Соломон сказал: Если наша праведность и мудрость всё равно не совершенны и поэтому не гарантируют долгую счастливую жизнь, тогда не нужно заставлять себя желать быть безукоризненным. Стопроцентно безупречным человек быть не должен (www.predigtkasten.de).

· Никто не должен поправлять каждую кривую картину, которую видит висящей на какой-то стене (www.predigtkasten.de).

· Есть скетч с комиком Лориотом, где один перфекционист хочет сделать что-то в точности правильно, но приносит большее несчастье. Стараясь устранить этот вред, он постоянно наносит следующий косвенный ущерб, пока, наконец, не разрушается вся комната (www.predigtkasten.de).

· Так же поступают многие, желающие быть совершенными: Именно, прилагая так много стараний делать всё правильно, они действуют на нервы своим ближним, несчастливы сами и в конце причиняют вред (www.predigtkasten.de).

· Разумеется, это опасный совет, так как он может пониматься совершенно неверно – словно наше поведение, в конечном счете, неважно и нам не нужно стараться (www.predigtkasten.de).

· Иисус Христос, напротив, произнес в Нагорной Проповеди: «Будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный» (Матф.5,48). Должны ли мы всё-таки быть совершенными? Если тщательно посмотреть, тогда мы заметим, что у Иисуса речь идет о другом виде совершенства. Прежде Он говорил о безграничной любви Небесного Отца, с которой нам следует брать пример. Если сказано о нашей любви к ближним (как к другу, так и к врагу), тогда нам никогда нельзя скупиться (www.predigtkasten.de).

· «Безумцем» в мудрых Писаниях Библии является тот, кто имеет в мыслях исключительно свою временную личную выгоду. Он - эгоист и хочет, чтобы удобная жизнь была только у него самого; ближние его не заботят. Он также не думает о том, что неправильно строит этим поведением собственное будущее (www.predigtkasten.de).

· Самая роковая ошибка безумца состоит, однако, в том, что он живет, не оглядываясь на Бога. Он считает, что отделался от Бога, и поэтому является безбожным сам (www.predigtkasten.de).

· С одной стороны, не мучай себя преувеличенным перфекционизмом, который, в конце концов, больше разрушает, чем помогает. Остерегайся, с другой стороны, эгоизма, глупости, чёрствости и безбожности (18) (www.predigtkasten.de).

· Богобоязненность означает намного большее, чем страх перед неприятными последствиями греха и Божьим судом. Подобная богобоязненность - очень серьезное отношение к Богу (www.predigtkasten.de).

· Тот же, кто очень серьезно относится к Богу в требованиях Его заповедей и, боясь Его наказания, также должен совершенно серьезно относиться к Нему в Его благодеяниях и Его милосердном прощении (www.predigtkasten.de).

· У того, кто принимает это всерьез, к богобоязненности присоединяется доверие Богу, вера. Данная вера принимает чудесное обещание того, что грешник не погибнет рано или поздно от своих грехов, но пробьется к вечной жизни и к вечному блаженству. Затем из сего доверия происходит любовь к Богу и потребность научиться любить так, как любит Он (www.predigtkasten.de).

· Такая, происходящая из веры, любовь не боится совершать ошибки. Она не стремится к перфекционизму, но знает, что укрыта в Божьей любви, и совершенно естественным образом передает этот свет окружающим (www.predigtkasten.de).

· Участвовавший в реформации друг Мартина Лютера Philipp Melanchthon находился в опасности желать делать всё правильно и подорвать при этом свое здоровье. Лютер дал ему известнейший совет: «Pecca fortiter!» На русском языке: «Греши смело!» Он подразумевает то же, что и слова Соломона: «Не будь слишком строг, и не выставляй себя слишком мудрым, зачем тебе губить себя?» Не служи бреду перфекционизма, но живи счастливо и будь довольным с силой прощающей любви Бога! (www.predigtkasten.de)
· Один молодой человек попросил своего пожилого дедушку, чью мудрость он очень ценил: «Передай мне по наследству одну-единственную важную мудрость, которая подарит мне хорошую жизнь». Дедушка написал на большом листе бумаги лишь два слова. Юноша прочел их, поцеловал дедушку и со слезами поблагодарил его. До конца своих дней он придерживался этих двух слов, подаривших ему долгую, полную довольства жизнь. 
· Вы спрашиваете, какие это были слова? Выделим немного времени, чтобы найти два слова подобной жизненной мудрости самим = тишина.

· Теперь развернем лист бумаги дедушки и прочтем два таинственных слова: «Знай меру!». Наш сегодняшний текст из Книги Проповедника Соломона (глава 7) говорит именно об этом: … Возможное вступление (Schmauß).

· Выражение «Знай меру!» означает: «Сохраняй равновесие между крайностями» (Schmauß).

· Правильную меру нельзя раз и навсегда установить для всех, ее следует обдумывать от случая к случаю заново (Schmauß).

· Святой Бенедикт пишет об одном аббате: «Он руководствуется в нужный момент чутьем и связывает строгость с добрым советом. Он показывает решительную серьезность учителя и ласковую доброту отца» (Schmauß).

· Для каждого из нас на переднем плане будут находиться другие темы, к примеру: Будь не слишком прилежным, но и не слишком ленивым. Будь не слишком болтливым, но и не слишком молчаливым. Будь не слишком мужественным, но и не слишком трусливым. Будь не слишком любопытным, но и не слишком равнодушным (Schmauß).

· В стихе 18б имеется следующая часть предложения: Потому что …, тот избежит всего того. Это означает, он не губит себя, не умирает прежде своего времени. Что следовало бы добавить в пропуск с точки зрения логики? (Schmauß)

· Ответ понятен: «Потому что тот, кто знает меру». Но об этом в тексте не сказано. Там говорится о чем-то неожиданно ином, а именно: «потому что, кто боится Бога». Стало быть, значение слов таково: Тот, кто знает меру, боится Бога (Schmauß).

· Нам следует различать слова «бояться» и «страшиться». Речение «бояться Бога» означает что-то совершенно иное, чем выражение «страшиться Бога» (Schmauß). 

· Когда бы люди ни находились в страхе, потому что в их жизнь вошел Бог, они получали ободрение (Schmauß).

· Тот, кто знает меру, признает свои границы. Он не переступает их ни на одну, ни на другую стороны, но пребывает в центре. Богобоязненность, следовательно, означает признание собственных границ и смутное сознание безграничности Бога. Он бесконечен, вечен, без границ времени и пространства. Богобоязненность означает признание величия Бога (Schmauß).

· Несколько практических импульсов: (Schmauß)

· Будь не слишком праведным – так как иначе ты окажешься в опасности молиться, как фарисей: Боже! благодарю Тебя, что я не таков, как этот мытарь (Лк.18,11).
· Будь не слишком мудрым. Помни о молитве Иисуса: Славлю Тебя, Отче, что Ты утаил сие от мудрых и разумных и открыл то младенцам (Матф.11,25).

· Но и не будь слишком безрассудным, а то будешь походить на глупых дев, пропускающих прибытие жениха. 

· Не считай себя слишком сильным – без Меня не можете делать ничего, говорит Иисус (Иоанн.15,5).

· Но и не чувствуй себя слишком слабым – Всё могу в укрепляющем меня (Иисусе) Христе, пишет Павел (Фил.4,13).

· Не воображай о себе слишком много – Если не будете как дети, предупреждает Иисус (Матф.18,3).

· Но и не слишком себя унижай – так как ты не много умален пред ангелами; увенчан славою и честью (Пс.8,6).

· Не подходи к Богу слишком близко – Он обитает в неприступном свете (1 Тим.6,16). Но не отдаляйся от Него – Он стал понятным в Иисусе Христе.

· Ориентируйся в своей богобоязненности, своем соблюдении меры на пример Иисуса (Schmauß).

· Если ты спросишь: «Как мне найти правильную меру? Когда и что мне делать?», обрати внимание на другие слова мудрого Соломона: Всему свое время. И следуй совету святого Бенедикта: Руководствуйся в нужный момент чутьем (Schmauß).

· Авраам Линкольн с полным основанием считается одним из самых выдающихся президентов США. Когда во время одного собрания Линкольн шёл через толпу к трибуне, он услышал, как кто-то прошептал своему соседу: «Он выглядит, как заурядный человек». Линкольн остановился, твердо посмотрел этому мужчине в глаза и сказал: «Дорогой друг, Господь предпочитает заурядных людей. Поэтому Он и создал их так много». Он был прав. Кажется, когда заурядные люди доверяют Богу, Он любит совершать через них незаурядное (www.maennermail.de).

· Вот еще несколько теологических мыслей к Книге Екклесиаста:

· Есть много указаний на позднее время возникновения, не замечать их нельзя. Таким образом, в самом тексте, к примеру, не упоминается об имени «Соломон» (Egelkraut).

· Автор непременно был мудрецом, желавшим поставить под вопрос взгляды и дела традиционной мудрости и бросить им вызов (Egelkraut).

· Почему тогда «Проповедника» связывали с Соломоном? Во-первых, вследствие литературного эффекта. Сверх того Соломон мог служить моделью жизни. … Автор хотел лишь привлечь внимание и воспользоваться обстоятельствами жизни Соломона, чтобы с иронией открыть слабые стороны наставления своих мудрых коллег (Egelkraut).

· Автор пытался показать границы традиционной мудрости и поставить под вопрос ее рассуждения. Как Иов, он протестует против опрометчивых обобщений, при помощи которых его коллеги желают указать своим ученикам на путь к успешной жизни (Egelkraut).

· Божью свободу и сокровенность Его путей с человеком Проповедник распознал яснее, чем его мудрые коллеги, упускавшие из виду границу, которая подвергла суверенитет Бога человеческому познанию (Egelkraut).

· Важным в Книге является слово «суета» (на евр. яз. также «Авель»). Оно может иметь следующие значения: «дуновение», «дыхание», «пар», т.е. что-то без сущности, «ничтожность», «пустота», «бренность» (Egelkraut).

· Для семитов типично и привычно убедительно внушать читателю тему через постоянное повторение (Egelkraut).

· Многие мнимые противоречия себе являются ничем иным, как дискуссией автора с нелепостями жизни, к которым была несправедлива традиционная мудрость пословиц (Egelkraut).

· В чем теперь состоит отношение к жизни?

1. Божья благодать. Проповедник нигде не упоминает о делах спасения Бога в истории, никаким образом не обнаруживается завет Бога с Израилем; однако можно исходить из того, что он осознавал благодать Бога. Божья благодать проявляется для него в том, что добрым и красивым вещам жизни Бог позволяет выпадать на долю каждому (2,14; 3,11.13). … Простые радости жизни являются для человека достающимися дарами Бога, и Проповедник ободряет своих учеников использовать их на благо. 

2. Смерть. «Всё суета!» - написано над всеми высказываниями!

3. Радость. У жизни хватает суровости и лишений. Кроме того будущее неопределенно. Тем не менее, повод к радости есть, если искать его в правильном месте. Радость возникает там, где ежедневные дары Бога – такие, как пища, питье, работа и любовь – принимаются с благодарностью (Egelkraut).

· Тот, кто приходит со стороны Нового Завета, должен, пожалуй, услышать обращение Проповедника: признание земных радостей, серьезное отношение к земным хлопотам, ограниченность нашего познания и нашей жизни (Egelkraut).

· Едва ли кто-то изобразил бремя бесполезности работы так, как это сделал Проповедник. Но именно так он подготавливает к призыву Иисуса обрести Его покой (Мф.11,28-30) (Egelkraut).

· Его приглашение радоваться ежедневным дарам Творца принимается Иисусом, ободряющим доверять Богу, Который также заботится о лилиях и птицах (Мф.6,25-33) (Egelkraut).

· Таким образом, Проповедник помог подготовить путь для Того, Кто «больше Соломона» и в Ком «сокрыты все сокровища премудрости и ведения» (Мф.12,42; Кол.2,3) (Egelkraut).
Dokument1
Dokument1 – Страница 4

