31-5 ОН поглотит смерть – Ис 25,8-9
Ис 25,8-9
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· В каком контексте находится наш текст?

· «Трапеза из тучных яств» в стихе 6 является позитивной или негативной для народов?

· Кто поглотит смерть? 8

· Что значит «поглотить смерть»?

· Как понимают эти слова иудеи?

· Что подразумевается под словом «навеки»?

· Где в Новом Завете написано о том, что Бог «отрет слезы»?

· О каких слезах идет речь здесь, у Исаии?

· Что подразумевается под «поношением народа»?

· Почему «по всей земле»?

· Обрати внимание на союз «ибо»!

· Чем обосновываются или заверяются обетования?

· Обрати внимание на повторение Божьего имени (Иегова)!

· В какой «день» (час)? 9

· Почему тогда так скажут?

· Обрати внимание на ударение при помощи слова «вот»!

· «Он, Бог наш!» = Кто наш Бог?

· Что означает слово «уповать»?

· Действительно ли помог Бог? Если да, как?

· Какой помощи они ожидали?

· Чему они хотят «радоваться и веселиться»?

· Что означает слово «спасение»?

· Как выглядело «Его спасение» тогда?

· Как могло бы выглядеть Божье спасение сегодня?

· О чем хотел сказать этими словами Исаия?

· Какая весть есть у данного текста как раз на Пасху?

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 8а Бог уничтожит смерть навсегда

· 8бв Бог утешит печалящихся и везде реабилитирует презренных Своего народа

· 9 В это время Божий народ будет ликовать и радоваться Ему

1.5.2 Для сердцевины
· Исаия пророчествует Израилю, что однажды наступит иное время; время, когда они с Божьей помощью не станут презренными; даже смерть будет уничтожена навсегда.

1.6 Новозаветные мысли

· Воскресение Иисуса – победа над смертью

· 1 Кор.15,54

· Откр.21,4

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Смерть поглощена навсегда. Это … (Voigt)

План: 
1. наша тоска

 

2. наша надежда

 

3. наша уверенность

- - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Бог господствует над историей

План: 
1. Он, живой, уничтожит смерть

 

2. Он, живой, утешит

 

3. Он, живой, приведет в порядок и поднимет

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

---------------------------

Цель: 

План: 
1. 



2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· Разграничение: стихи 6-8 являются одним элементом («Трапеза для народов на Божьей горе»). Заключительная формула в стихе 8 и новое начало в стихе 9 указывают на принадлежность к различным частям. Ироничная песня на Моаве (стихи 10…) плохо сочетается с эсхатологическим благодарственным Псалмом из стихов 9.10а. То, что стих 10а ссылается на «гору», позволяет всё-таки распознать тематическую близость к стихам 6-8. Разграничение отрывка из Библии следует не из экзегетических взглядов, а из позиций, относящихся к гомилетике (Voigt).

· Текст важен для общины Нового Завета (1 Кор.15,54; Откр.21,4) (Voigt).

· Павел процитировал стих 8; он понимал еврейское слово, переводимое выражениями «длительный срок», «вечность», как «сияние», «слава», «победа» (Voigt).

· То, что при сем также снимется поношение с Израиля (9-10а), действует после универсального высказывания, как попадание на более низкую ступень. Если думать не только о (так часто обиженной) национальной гордости, но о незначительном образе Божьей общины, стало быть, о вопросе «Доколе?» стесненного христианства (Откр.6,10), то хороший смысл можно найти в этом и со стороны веры (Voigt).

· Однажды надежда оправдается, а именно при великом явлении Бога (40,9). Двойное указание на надежду – Новый Завет удвоение опустил – могло бы быть намеренным (Voigt).

· Толкование текста, как таковое, еще не является возвещением. Оно служит провозглашению. Проповедь, однако, представляет собой именно сейчас направленное к общине обращение Бога, сегодня объявленное Божье утешение, в котором Бог восстанавливает живое общение людей с Самим Собой (Voigt).

· Окружающие ядерное предложение (8а) высказывания текста не исчезают; они лишь присоединяются к нему, а оно становится сутью текста (Voigt).

· Естественно, можно спросить, является ли подобное действие оправданным. Мы видели: Павел нашел исполнение стиха 8а в воскресении Иисуса Христа (1 Кор.15,54), а Откровение Иоанна подхватывает последующие слова: И отрет Бог всякую слезу с очей их (7,17; 21,4) (Voigt).

· Изначально текст мог думать обо всех страданиях людей. Duhm перечисляет: насилие, разбой, опустошение земли. А нам следовало бы добавить еще кое-что, особенно голод больших частей человечества и войну (Voigt).
· В заключение, человеческой жизни угрожает не отдельное страдание, которое необходимо претерпеть или также можно предотвратить, а смерть. Ею – как вода потока неудержимо стекается к водопаду - оканчивается всякая жизнь (Voigt).

· Все страдания этого мира – сокращение жизни, в них, забегая вперед, дает о себе знать смерть. Какую пользу принесет жирная пища, дорогое вино? Чем поможет то, если покров будет убран и человек даже увидит Бога? Смерть опять перечеркнет всё приобретенное, если только ее не «поглотит» Бог (Voigt).

· «Поглощена будет смерть навеки» - опережение будущего, Пасхи. Новозаветная община видит предсказывающее мышление и надежду древних, как в «зеркале заднего вида» (Voigt).

· Человеческая тоска – не исходный пункт для преодоления смерти. Одно из условий временного существования - воля к жизни. Если бы нам не дал ее Творец, мы бы давно сдались. Мы любим жизнь. Смерть мы воспринимаем, как опасную и враждебную. Мы желали бы ее поражения (Voigt).

· Смерть – естественное событие. «Преодоление» ее было бы при условиях жизни пространственно-временного простора прямо-таки катастрофой (Voigt).

· Мы – часть природы, это верно, но не является всей правдой. Человек относится к смерти иначе, чем остальное творение. Он знает о своей необходимости умереть. Ему известно о необратимости времени. То, что у него есть только одна жизнь, угнетает его. Его волнует то, что он упустил возможности, потратил свою силу на бесполезное и сделал многое, что не может защитить перед Богом и людьми. Ведь он – личность (Voigt).

· Верующий знает о том, что он должен быть Божьим человеком, Божьим визави. Он живет иначе, чем воробей или жаба. И, если он не желает знать о своей личности перед Богом ничего: он не избавится от Бога даже в отрицании (Voigt).

· Мы учим не бессмертию души, но, пожалуй, неизбежности наших отношений с Богом. «Стало быть, тот, с кем в гневе или благодати говорит Бог, несомненно, бессмертен. Высказывающаяся здесь Личность Бога и Слово сообщают о том, что мы – такие создания, с кем Бог хочет беседовать вечно (Voigt цитирует Лютера).

· Смерти пришлось бы волновать нас мало, если бы мы просто исчезали, как падающий с дерева лист. Но мы как раз не пропадаем! (Voigt)

· Грех – «жало смерти» (1 Кор.15,56), смерть – «возмездие за грех» (Рим.6,23). Как один лишь природный процесс, умирание было бы безобидным; однако оно относится к истории конфликта между Богом и нами, и это делает его таким горьким (Voigt).

· Если видеть сие так – а вера должна видеть это так – тогда становится понятным то, почему мы не можем смириться со своей смертной судьбой. Другими словами: почему в нас есть основная тоска по ликвидации смерти (Voigt).

· Тоска, о которой мы говорим, обоснована антропологическим положением вещей: нашей неизбежной связью с Богом. Если мыслить с позиции отношений с Богом, тогда смерть, как говорится, - нечто чуждое тому, для чего предназначил нас Создатель, что-то добавившееся и враждебное, незваный гость (Рим.5,12.14; 1 Кор.15,26) (Voigt).

· Тайна нашего беспокойства, сопротивления смерти и в то же время тоски по ликвидации смерти заключается в том, что за земным концом стоит великое «или-или» (Voigt).

· В нашей тревоге выражается то, что в глубочайших слоях нашего сердца мы точно знаем: Мы не такие, какими должны быть. Но мы несем ответственность за то, кем являемся (Voigt).

· Будучи людьми Бога, мы не можем смириться со смертью, так как для нее не предназначены. Бог приготовил для нас вечное, нерушимое общение с Собой (Voigt).

· И всё это должно явствовать из первых трех слов стиха 8? Естественно, нет. В общем, ветхозаветное мышление остается замкнутым в горизонт данных временно-земных вещей. «Престарелый и насыщенный жизнью» (Быт.25,8; 35,29; Иов 42,17) человек умирает, не видя то, что находится «на том свете». Мертвые пребывают «в земле забвения» (Пс.87,13); они даже уже не думают о Боге (Пс.6,6; 29,10; 114,17; Ис.38,18) (Voigt).

· Тот, кто верит, не смиряется со смертным образом бренного мира. Тоске приходится забегать в будущее, да, она осмеливается на то, чтобы говорить о грядущем так, словно оно уже наступило. Бог «поглотил смерть навеки» (Voigt).

· Нам нельзя забывать о том, кем мы являемся. Будучи грешниками, мы проиграли перед Богом и не имеем права претендовать на жизнь (Voigt).

· Надежда больше – более или менее перспективного - желания (Рим.5,2.5) (Voigt).

· Надежда – не ловля в пустоте. Она обоснована: теперь не в антропологическом смысле, но – (если так угодно) в фактическом теологическом положении, в высказывании Евангелия (Voigt).

· Высказывание (8а) смело. И без того отважен противоречащий всей видимости и всему нынешнему опыту перфект пророка. Но таковым выражение является и в контексте ветхозаветной веры. Мы говорили, лишь в немногих местах проясняются горизонты, примерно там, где речь идет об избавлении (Пс.48,16; 72.24б; 4 Царств 2…) или о воскресении мертвых (Ис.26,19; Дан.12,1-3) (Voigt).

· Ликвидация смерти возможна только, как чудо (Voigt).

· Стало быть, действия Бога фактически должны ликвидировать и поглотить смерть. Данное понимание отделяет нас от – вновь и вновь водимого за собой в церкви и теологии, а также всё еще глубоко коренящегося в сегодняшнем сознании общины – учения о бессмертии души. Считается, что душу всё равно не может задеть или уничтожить смерть, так как она бессмертна. Если бы это было так, тогда не требовалось бы чуда, и смерть не пришлось бы особенным образом истребить Богу (Voigt).

· Наша личность действительно обоснована Словом Бога-Творца, не независимым от Бога человеческим качеством. Место вечной жизни в том, что происходит между Богом и мной. Если смерть – возмездие за грех, тогда она поражает всё, что отвернулось от Бога, как тело, так и душу (Voigt).

· Ведь текст – в ходе проповеди его можно процитировать или кратко реферировать в объеме стихов 6-10а – наполнен Евангелием (Voigt).

· Каким образом дело доходит до того, что в надежде люди выходят за пределы неприятного статуса и цепляются за то, чего еще нет? Kierkegaard описал надежду, как «увлечение возможным» (Voigt).

· Бог выведет нас из тесноты нашей ограниченной пространством и временем жизни. Мы надеемся в вере – не потому, что предвидим развитие, даваемое стихом 8а, но, так как знаем Бога. Причина христианской надежды: «Так говорит Господь» (стих 8) (Voigt).

· Мы всё еще надеемся (Рим.8,24). Стесненная церковь по-прежнему тянется к будущему (Откр.21,4) (Voigt).

· Нам еще предстоит умереть. Христианин относится к смерти серьезнее, чем неверующий, так как видит не только ее биологическую сторону (Voigt).

· «Стало быть, умирая, нужно также осмелиться испугаться и знать о том, что потом будет радость». Мы всё еще надеемся (Voigt цитирует Лютера).

· Но Христос, «Первенец», уже воскрешен. «Нашим утешением должно быть следующее: Он жив, живет вечной жизнью, побеждает смерть, выполз из дыры, где Его погребли, и разорвал живот дьяволу» (Лютер). «Половины смерти уже нет» (Лютер). «Если воскрес Господь, то другая часть – лишь сон. Как говорят женщины: Если родилась головка ребенка, то остальное - не беда. Итак, наш Господь властвует над смертью и дьяволом» (Лютер). Крещеные стали членами Тела Христа. Его жизнь воскресения еще невидимым образом принадлежит и им (Voigt).

· Новая жизнь, которую «явил» (2 Тим.1,10) на Пасху Иисус, - не восстановленная физическая, а эсхатическая жизнь, созданная из совершенно иного «материала» (1 Кор.15,35…) (Voigt).

· Ни одно приказание человека не может ограничить возможности Бога-Творца (Voigt).

· Пусть никто не говорит, что Бог должен желать нашей новой жизни; у Него была причина разделаться с нами навсегда. Не следует даже рассуждать о том, что, если уж Бог может это сделать, для Него само собой разумеющимся является воскрешение Его Сына. Всё-таки не забудем: Распятый – на веки вечные, да, нужно даже сказать: до гроба – солидаризировался со Своими грешными человеческими образами. Сделав сие, Он стал «безнадежнейшим случаем в истории человечества» (Voigt).

· Иисус взял на Себя последствия всей враждебности людей по отношению к Богу. Ему отказал в поддержке и Его проклял Бог (Гал.3,13) (Voigt).

· Но Бог воскресил Иисуса и, признавая Его солидаризацию с потерянными людьми, вместе с тем дал нам новое будущее (Voigt).

· «Жало смерти» - не инфаркт миокарда или рак, а «грех» (1 Кор.15,56). А он устранен! Между Богом и нами больше не стоит ничто. То, что любит Бог, живет. Причина нашей уверенности заключается в том, что высказывания текста – обильная трапеза, беспрепятственное познание Бога, Божье утешение – «наполнены» христологией и «реализованы». Ничто уже не может отлучить нас от любви Бога. Этим раз и навсегда также уничтожена смерть (Voigt).

· Вот еще мысли из одного иудейского толкования, которые, естественно, понимают данный текст совсем иначе:

· В центре события стоит гора Сион с ее Божьим храмом (25,6.7.10). … Толкователи средневековья и ранней современности понимают эту трапезу (6) в негативном смысле: как часть Божьего наказания. Тучные яства не пойдут им на пользу, они от них погибнут (Gradwohl).
· Соответственно негативным является толкование стиха 7: «покрывало» понимается, как защитная оболочка, заслоняющая все народы (Gradwohl).
· Пир, который готовит Бог, имеет место перед великим поворотом в истории, во время «войны Гога и Магога» (Raschi) или тогда, когда приближается к концу власть Sanherib из Ассирии (Gradwohl).
· Принципиально иначе выглядят интерпретации трапезы современных иудейских комментаторов Библии. Бог стал Царем всех народов. Он приглашает их на великий пир, как человеческий король, отмечающий своё возведение на трон. Блюда и вино превосходны, весьма полезны и не причиняют приглашенным гостям ни малейшего вреда. Эсхатологический образ обеда народов приближается к изображению паломничества наций (Ис.2,2-4). Кроме того народы на горе Сион желают узнать учение Бога и послушаться Его Слова Судьи (Gradwohl).
· А, если народы едят и пьют, то они начинают общаться с Богом, как «избранные израильтяне» (Исх.24,11). Покрывало удаляется, народы с неомраченным познанием ясно и неискаженно видят истину (Gradwohl).
· Оба стиха нашего библейского текста – стихи 8 и 9 – тесно связаны друг с другом. Только их слова однозначно позитивны. Тот, кто отсюда понимает предыдущие предложения, как наказание народов, видит в стихах 8-9 возвещение, имеющее силу лишь для Израиля, «Его народа». Тот, кто, как современные иудейские интерпретаторы, тоже объясняет образ о трапезе, как награждение Богом ищущих Его народов счастьем, вставляет стихи 8-9 в данное награждение счастьем. К Божьему акту благодати приобщены все народы, не один Израиль (Gradwohl).
· «Господь воинств» открывает Своё величие. За «трапезой на Сионе» и уничтожением лежавшего на народах «покрывала» следует исчезновение смерти «навеки» (стих 8). Как следует это понимать? Должны ли смертные люди стать бессмертными? (Gradwohl)
· Данное мнение действительно защищается. Согласно Midrasch отсутствие смерти ознаменовывает мессианское время и стоит рядом с девятью другими признаками (Gradwohl).
· Бог отрет слезы «со всех лиц» (8), с каждого без исключения. Ангел смерти уже не обладает властью (Raschi). Радость огромна, так как смерти больше нет (Gradwohl).
· Иные придерживаются следующего мнения: Если наш стих говорит о конце смерти, то подразумевается «случайная», не «естественная смерть». Так полагает Kimchi, добавляя: «Убийство, которым поражали Израиля во время изгнания народы, отменяется» (Gradwohl).
· Утешение, которое хочет выразить стих 8, говорит о том, что когда-нибудь Бог ликвидирует «несвоевременную и неестественную смерть» (A.Chacham), «убийства народами друг друга» (M.Buber) (Gradwohl).
· Таков первоначальный смысл стиха, как позволяет понять его вторая половина, говорящая о «поношении Его народа». Если бы подразумевалась «естественная смерть», то речь не могла бы идти о позоре Израиля. Смерть – не бесчестие, и совершенно определенно не особенный стыд Израиля. Но смерть в поражении, в изгнании, бесславна. Данная смерть прекратится для Израиля, так как дни ссылки однажды навсегда уйдут в прошлое, и он сможет в мире жить на своей родине. Исчезновение смерти равносильно безопасности перед смертоносными преследованиями врагов, действием «склонности к злу». «Болезнь» скверной смерти раз и навсегда «исцелена», так как той смерти больше нет (Gradwohl).
· Поворот от несчастья к счастью, от войны к миру, может вызвать только Бог. Он искореняет смерть на войне, вытирает слезы (Gradwohl).
· Стих 9 содержит гимн благодарного Израиля, который он произнесет «в тот день». Первые шесть еврейских слов можно перевести двумя способами:
· «Вот, Бог наш, на Него мы надеялись. Он поможет нам» (E.S.Hartom) или:
· «Вот, это Бог наш. Мы надеялись на Него, и Он помог нам (из составленных еврейскими филологами комментариев к тексту Ветхого Завета) (Gradwohl).
· Мы предпочитаем второй способ перевода, так как вследствие соответствия следующему элементу стиха (стих 9б) он является лучшим (Gradwohl).

· Смысл предложения Saadia Gaon передает (к Ис.1,36) следующими словами: «Народ скажет в тот день: Этот Бог, на Которого мы уповали, уже помог нам в прошлом. Поэтому Он – Бог, на Которого мы должны надеяться и в будущем, пока не станем когда-нибудь веселиться и радоваться Его помощи» (Gradwohl).
· «Вот Он, Бог наш» - исповедание встречается и в других текстах гимнов: Исх.15,2; Пс.47,15 (Gradwohl).
· Двойное подтверждение принадлежности Израиля к Богу подчеркивает величину и неповторимость будущих событий, о которых извещает наш текст (Gradwohl).
· Используя оба важнейших имени Бога, народ выражает свою благодарность, подтверждает свое доверие будущей помощи Бога: «elohim» - Создатель миров и Бог справедливости, «adonäj» - личный Бог и Бог благодати. Как «elohim» и «adonäj», Он исполнил надежду Израиля, оправдает его надежду навсегда (Gradwohl).
· Благодарность за помощь особенно сильна потому, что данная помощь была вымоленной, ее с нетерпением ждали. Бог еще раз обнаружил Себя Тем, Кто не разочаровывает надежду человека (Gradwohl).
· «Надейся на ГОСПОДА, мужайся, и да укрепляется сердце твое, надейся на ГОСПОДА!» (Пс.26,14; M.Buber) – если вы надеялись и не получили помощь, то надейтесь и уповайте без конца. Если вы спрашиваете: как долго нам нужно надеяться, то написано: Пс.130,3 (Gradwohl).
· Существенный пункт, на который следует обратить внимание (к Втор.6,4) с Raschi: Доверие Израиля Богу действует «заразительно». Связанные в общение с Богом Израиля народы вдохновляются волной благодарности и надежды, которую выражает Израиль (Gradwohl).
· Raschi пишет: «Господь, Который сейчас является только нашим Богом, а не Богом народов, станет в будущем единственным Богом» (Gradwohl).
· Национальный Бог фактически станет всеобщим Богом миров, Которым Он был всегда. Ново то, что Его неповторимость признают народы (Gradwohl).
· Бог искоренил смерть – а это означает: умерщвление – и отер слезы жертв (Gradwohl). 
· Это музыка будущего, которую пишет и которой руководит Бог, однако Он использует играющих в Своем оркестре людей. То, может ли быть сыграна музыка и исполнится ли обетование нашего библейского текста, зависит от людей (Gradwohl).
2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument1
Dokument1 – Страница 4

