05-5 Кто такой Иисус на самом деле? – Ин 7,28-29
Ин 7,28-29
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· К какому более крупному отрезку принадлежат наши стихи?

· Обрати особенное внимание на стихи 25-27!

· Обрати внимание на союз «тогда»! 


28

· Что означает то, когда Иисус «возглашает»?

· Как можно представить себе «учение» Иисуса в храме?

· Как Библия использует слово «знать»? = Энциклопедия

· Что Иисус подразумевает под выражением «Вы знаете меня»?

· Что Иисус подразумевает под речением «Вы знаете, откуда Я»?

· Откуда Иисус?

· Обрати внимание на контраст: «и» и «но»!

· Почему для Иисуса важно то, что Он пришел не от Себя?

· Что Он хочет этим сказать?

· Что значит быть «посланным»?

· Какую ответственность имеют Посланный и Посылающий?

· Кто такой «Истинный», о Котором говорит Иисус?

· Почему иудеи в стихе 30 реагируют так сильно?

· Что значило бы для иудеев то, если бы Его действительно послал Бог?

· Почему, по мнению Иисуса, иудеи Этого «Истинного» не знают?

· Всегда обращай внимание на семантическое поле слова «знать»!

· Обрати внимание на контраст, создаваемый союзом «но»!   29

· Обрати внимание на акцент местоимения «Я» в данном стихе!

· Почему Иисус может сказать о том, что Он знает «Истинного»?

· Обрати внимание на союзы «потому что» и «и»!

· Что означают слова: «Я от Него»?

· Как иудеи понимали тогда эти слова?

· Обрати внимание на повторение слова «послал»!

· Почему Иоанн передал сии слова Иисуса?

· Что он хотел сказать этим общине? 

· Что хотел сказать данными словами иудеям Иисус?

· Почему Он их так провоцировал (30)?

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 28 Вы, иудеи, не знаете Бога!

· 29 Я же знаю Его и прихожу от Него

1.5.2 Для сердцевины
· Иисус хотел открыть Своим собеседникам глаза на то, какая невыразимая реальность скрыта в Его Личности: Он - посланный Богом и знающий Бога!

· Иоанн хотел позволить общинам поучаствовать в том, как понимал Свою миссию Сам Иисус и как Он пытался убедить Своих соотечественников в том, что Его послал Сам Бог и Он по-настоящему знает Истинного (неслыханные мысли).

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Мы верим: Во Христе в мир пришел Бог. Этим мы указываем … (Voigt) 

План: 
1. на тайну Иисуса

 

2. на Его истоки

 

3. на Его поручение

- - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Кто такой Иисус на самом деле?

План: 
1. Как видели Его окружавшие Его люди?

 

2. Что скрыто в Личности Иисуса от человеческих глаз?

 

3. Иисус – Божий подарок для нас, людей

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

---------------------------

Цель: 

План: 
1. 



2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· Отрывок из Библии соединен с отрезком 7,14.25-30. Беседа с жителями Иерусалима в храме в середине, т.е. в четвертый день, праздника (Voigt).

· Сцена разыгрывается в храме (14), где имел обыкновение публично учить Иисус (18,20). И согласно преданию евангелистов в святом месте дело доходило до Его свидетельств о Себе (Сын Давида – Мк.12,35; вопрос о полномочии – Мк.11,27).

· Выражение «не от Себя» (28) играет в свидетельствах Иисуса о Себе большую роль (5,19.30; 7,17-18; 8,28; 14,10) (Voigt).

· То, что жители Иерусалима не знают Бога (8,55), - резкое Слово (Voigt).

· Христос пришел для всех (1,12). В этот вечер найдется человек, не собирающийся «принять» Христа, не то, чтобы вступить в крепкую связь веры. Но, если бы речь шла о том, какие у нас с малолетства «намерения», вероятно, никто не был бы «поглощенным» сим реально (Voigt).

· И кто дает нам право в одном случае ожидать чуда, а в другом нет? (Voigt)

· Он «учит» - здесь необходимо принять что-то к сведению, осознать, постичь. Важно обнаружить, Кто, в сущности, стоит перед людьми и говорит с ними (Voigt).

· Там стоит Тот, Кого вообще не понять, если мыслить только по-земному. Если это соответствует действительности, тогда Сей Мужчина был бы исключительным, неповторимым, в Нем с человеком встретился бы Сам Бог. Тогда люди уже не находились бы в своем кругу, но тогда посреди них пребывал бы Бог и Иисус, так сказать, древнее Таинство, между тем как Бог и человек стали единым, Творец в части Своего творения (Voigt).

· Рождество: день рождения Господа. Даже того, кто не ознакомлен или не справился с христианской верой, могла бы захватить эта мысль. Для нас дни рождения – повод осознать то, что значит для нас проживший свой год жизни человек: кто он, какую роль играет в нашей жизни, чем мы ему обязаны – и, естественно, что мы ему желаем. «Хорошо, что ты есть!» Во всяком случае, никого не должно удивлять то, что в центре внимания стоит Личность Иисуса Христа (Voigt).      

· Эта тема разбирается различными способами: в прологе, в словах Откровения, особенно в словах «Я есмь», в спорах, как завещание, в прощальных речах. Кто Иисус для нас? Вопрос задан жителям Иерусалима и одновременно изменен благодаря общепринятому ожиданию Мессии (Voigt).

· «Не Иисус ли это, сын Иосифов, Которого отца и Мать мы знаем?» (6,42). Впрочем, Он из Галилеи (7,41.52); если уж Его происхождение известно, по Писанию Он, по крайней мере, должен был бы родиться в Вифлееме (7,42). Они уверены: Он - не Мессия (7,27), Он не пришел с неба (6,42), Бог - не Его Отец, Он зря делает Себя «равным Богу» (5,18) (Voigt).

· Со Своего первого часа Он живет человеческой жизнью в нищете, беспокойстве и опасности. Он «подчинен закону» (Гал.4,4), также закону римской власти, который не только сохраняет, но и притесняет Его жизнь (Voigt).

· Он растет, как другие дети. В человеческой жизни Ему не будет чуждым ничто. Он познает радость, голод и жажду, слабость и страх. Его будут любить и чествовать, ненавидеть и преследовать. Наконец, Он должен умереть – и как Ему придется умереть! Он хочет разделить с нами всё, что составляет человеческую жизнь. Он действительно «пришел в мир» (3,19; 9,39; 11,27; 12,46; 16,28; 18,37) (Voigt).

· Он желает быть с нами во всей нашей человечности. Таким дорогим Рождество делает нам следующее: У нас есть Бог, не обращающийся к нам с бесконечной дистанции, но по-настоящему приближающийся к нам, становясь одним из нас (Voigt).

· Правда, Пришедший в мир с неба сталкивается при этом с ложным толкованием. Кто-то полагает, что Он – лишь Человек, что всю Его волю и деятельность можно взять из человеческого потенциала (Voigt). 

· Мессии не следовало бы, как хочет этого ожидание Мессии поздних иудеев, просто выйти из контекста всеобщей мировой и человеческой истории, но в Нем должна была бы заключаться тайна (Voigt).

· Люди догадываются о чем-то необыкновенном, что отличает Христа. Только они могут представить себе это лишь с мирской позиции (Voigt).

· Тайна Христа не локализована в «свободном пространстве», она находится в совокупности Личности Иисуса (Voigt).

· Жители Иерусалима «знают» Иисуса только «по плоти» (2 Кор.5,16), они видят Человека из Назарета и не ведают о том, Кем Он еще является. Они смутно сознают Его тайну, но ищут ее в неправильном месте (Voigt).

· Таким образом, взгляд обычного человека видит в яслях лишь простого Человека, именно Этого Новорожденного, Который уже в первые часы Своей земной жизни претерпевает всю суровость мира, «не познавшего» и «не принявшего» Его (1,10-11) (Voigt).

· Тому, кто хочет познать и принять Христа, следует знать о том, что ему должна открыться тайна (Voigt).

· Мы не могли бы обнаружить ее, если бы ее не раскрыло в Слове Ангелов само небо: «Ныне родился вам Спаситель» (Voigt).

· Там, где Иисус говорит о Своих истоках, Он высказывается сначала негативно: «Я пришел не Сам от Себя». … То, что Иисус здесь, основывается, стало быть, на воле Другого. Для нас не достаточно слов о том, что Этот Другой – Бог, Отец. Ясным становится следующее: Есть Тот, Кто Меня послал, Он – Посылающий. Следовательно, Сын приходит не Сам от Себя, Его появление не чисто случайно, Его происхождение достойно упоминания (Voigt).

· То, что вы Его не знаете, разумеется, еще далеко не означает, что Его нет! (Voigt)

· Истоки Иисуса таятся не в этом мире; есть «Истинный», Который Его послал. Не забудем: Иисус говорит в храме, в доме Своего Отца (2,16); как для Человека, для Него особенную близость имеет здесь присутствие Бога. И, если бы люди действительно находились у Бога дома, тогда, несмотря на только описательные слова, им следовало бы сейчас услышать шелест (Voigt).

· Иисус сошел с неба (3,13; 6,33.38.41-42) пришел от Отца (5,43; 8,14; 10,10; 12,47; 15,22) (Voigt).

· Таким образом, Рождество – не только событие в истории людей, оно – происшествие, во время которого на землю приходит небесное (Voigt).

· Если мы делаем Бога Субъектом не только посылания, но и пришествия, можно было бы раздражаться из-за формулировки. Мы говорим: «Во Христе в мир пришел Бог». Или всё-таки лишь Его уполномоченный, Его пророк, Его герольд, Его рупор, наполненный Богом, всецело послушный Ему человек? (Voigt)

· Совершенно серьезно подразумевается то, что в Личности Иисуса стала слышимой, видимой, осязаемой в пространстве земного мира настоящая потусторонняя реальность. Иисус – Христос, Божий Сын, приходящий в мир (11,27) (Voigt).

· Он был прежде Крестителя (1,15.30). Он был прежде, нежели был Авраам (8,58). Он был прежде бытия мира (17,5.24), ведь всё начало быть через Него (1,3). Когда «Слово» стало плотью (1,14), Он Сам являлся «Богом» (1,1) (Voigt).

· Скажем, Иисус Христос пришел в наш мир «извне». Тогда это «извне» является вездесущей, пронизывающей целый мир, однако тотально отличающейся от всех творений реальностью Бога; впрочем, Того Бога, с Которым, так как всё происходит от Него, мы имеем дело в каждый момент, во всех местах и во всех делах и Которого мы всё же «не знаем». Именно Сей Бог пришел к нам в Иисусе Христе (Voigt).

· Здесь, где есть Иисус, в нашем темном мире присутствует Бог (Voigt).

· Нам еще следует поговорить о поручении Иисуса, также можно было бы сказать: о Его миссии. После того, что мы уже сказали, мы не можем спросить о деятельности Иисуса в мире, не думая о том, Кем Он является (Voigt).

· Тот, Кто является Богом, также имеет полномочие действовать, как Бог (Voigt).

· Особенность, которую приносит Иисус, заключается в том, что Он знает Бога (29), в то время как Его не знаем мы (28) (Voigt).

· Иудеи – классический религиозный народ – не знают Бога? Действительно: Когда Он стоит перед ними, став Человеком и находясь совсем рядом с ними, они собираются поднять на Него руку, и однажды, в самом деле, это сделают (Voigt).

· Жители Иерусалима полагают, что знают Бога. А, когда Он действительно находится здесь, дело доходит до конфликта не на жизнь, а на смерть (Voigt).

· В этот Сочельник уместным могло бы быть по возможности более ясное выявление того, что, становясь Человеком, Бог ищет общения с нами на «ты» (Voigt).

· Бог пришел в мир во Христе. Он не хотел, чтобы в нас продолжало иметь место неконкретное, отдаленное, ни к чему не обязывающее и поэтому не обоснованное восприятие Бога, с которым мы носимся с самого детства (Voigt).

· Духовные истины могут лишь помочь осуществлению важного: чтобы Бог не остался неизвестным нам, даже если выраженным превосходными предложениями предметом наших расспросов, догадок и размышлений, но чтобы мы встретились с Ним – с нашим Богом (Voigt).

· Бог конкретен! Бог стоит перед нами: видимый, слышимый, осязаемый (1 Иоан.1,1…). Тогда предметное знание о Боге «резко» (как испаряющаяся вода) переходит в новое состояние (Voigt).

· Бог, Который еще только что был объектом нашего знания о Боге, вдруг становится имеющим к нам отношение, обращающимся к нам и волнующим нас Субъектом (Voigt).

· Бог в нашем мире: Со Своего рождения Он - настоящий Человек. Его можно встретить во всех ситуациях нашей жизни, Он присутствует в наших домах и на наших рабочих местах, на наших улицах. Тот, Кто знает Отца – так хорошо, что является с Ним «одним» (10,30), – хочет того, чтобы в Нем Бог был нашим Богом (Voigt).

· «Тогда Иисус возгласил …» (28) – Уча, Иисус повышает Свой голос и, в сущности, «кричит». С подобным «криком» мы уже столкнулись в 1,15 при свидетельстве Крестителя. При этом существенна не внешняя сила голоса, отчего в обоих случаях – в 1,15 и здесь - добавляется простое выражение «говорит». «Крик» подразумевает внутреннюю интенсивность данных «слов» и подчеркивает полноту уверенности. Речь идет о том, что мы можем назвать «прокламацией» (de Boor).

· Поверхностному признанию жителей большого города, которые затем всё-таки тотчас вновь отмахиваются от Него, как от Человека из убогой Галилеи, Иисус возражает с глубокой серьезностью. Речь идет о тайне Его сущности и поэтому для Его слушателей - о жизни и смерти. «И знаете Меня, и знаете, откуда Я». Вам хватает одного лишь знания о Моем приходе из Галилеи? Вы так быстро отделались от Меня, вы так мало слушаете то, что Мне нужно сказать? Вам недостает во Мне тайны, которая должна окружать подлинного Мессию? Вы считаете, что сможете легко обозреть и обсудить Меня со своим умом и знанием людей? Однако на самом деле тайна могущественным образом находится здесь! (de Boor)

· Он «пришел» не из Галилеи и не «Сам от Себя» (28б,в). Он пришел, потому что был «отправлен». И теперь вновь действителен принцип того, что в Посланном люди имеют дело с Самим Посылающим. Этот Посылающий же «истинен», Он не позволяет с Собой играть (de Boor).

· «Они не знают» Этого «Истинного», Этого «Важного», настоящего, живого Бога. Иисус отваживается сказать о сем в храме, являвшемся для каждого иудея неповторимым местом присутствия Бога! (de Boor)

· Но Иисус еще усиливает их возмущение, продолжая: «Я знаю Его, потому что Я от Него (или: у Него), и Он послал Меня» (29) (de Boor).

· Такие предложения должны были звучать для иудейских ушей с еще совершенно другим вызовом и кощунством, чем для нас, так как Израиль знал Бога, как Святого и Неприступного, перед Которым покрывают лица даже сильные Ангелы (Ис.6) и Который, будучи радикально отделенным от мира, восседает на троне в недосягаемой вышине. Как может Человек осмелиться утверждать, что Он «от Бога» или в продолжение Своей человеческой жизни на этой земле одновременно находится «у Бога»! Либо сие было дерзостью и богохульством, которые могли лишь возбудить в благочестивом человеке озлобленный гнев; либо следовало сказать Иисусу: «Мой Господь и мой Бог» и всецело Ему себя передать. … Но верное решение может здесь дать только Сам Божий Дух (de Boor).

· Жители Иерусалима полагают, что знают Иисуса, как Галилеянина, и не догадываются о том, что перед ними стоит Тот, Кто всегда «пребывает у Бога» и поэтому по-настоящему и совершенно «знает» Бога (de Boor).

· Иисус – «благородный Человек»? Но «благородный человек» не скажет о себе подобные вещи, как это делает здесь Иисус. Хорошо, когда мы смущены утверждениями Иисуса, пока Он не победит нас, и мы не познаем в Нем истинного Сына Бога (de Boor).
2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument1
Dokument1 – Страница 4

