04-5 Я – только ученик – Ин 1,19-28
Ин 1,19-28
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· Что подразумевается под выражением «свидетельство Иоанна»? 19

· Кто подразумевается здесь под «Иудеями»?

· Почему присылают священников и левитов?

· Чем их заинтересовал Креститель?

· Где находится Иоанн? = Карта!

· Почему делегация приходит именно из Иерусалима?

· Почему они хотят услышать, «кто» такой Иоанн?

· Обрати внимание на двукратное употребление слова «объявлять»! 20

· Обрати внимание на то, что высказывания Иоанна негативны! Почему он так отвечает?

· Что было бы, если бы он «был» Христом?

· Кем он был бы тогда?

· Почему делегация интересуется именем «Илия»? 21

· Какого пророка они здесь подразумевают?

· Обрати внимание на конкретный артикль! 

· Обрати внимание: Делегация не уступает! 22

· Кто их послал?

· Обрати внимание: Они хотят позитивного высказывания!

· Что такое «голос»? 23

· Что такое «голос проповедника»? Какова его ценность?

· Да еще «в пустыне»!

· Что хочет сказать цитатой из Книги пророка Исаии Креститель?

· Как прокладывается для Иоанна «путь Господа»?

· Какова особенность крещения для фарисеев? 24-25

· Что означают в иудаизме эти омовения?

· Какое отношение имеет к «Христу, Илии или пророку» крещение?

· Что хочет сказать словами «я крещу в воде» Иоанн? 26

· Обрати внимание на контраст – «но ОН»!

· Кто «ОН»?
· Что подразумевается под выражением «стоит среди вас»?

· Находился ли Иисус до Своего крещения у Иоанна долго?

· Почему делегаты «Его» не знают?

· Как в Библии используется слово «знать»?

· Что значит «Идущий за мною»? 27

· Откуда это «различие в ценности»?

· Что хотел сказать речением «ремень у обуви» Иоанн Креститель?

· Обрати внимание на то, что Вифавар расположен не у Елеонской горы! 28

· Почему Апостол Иоанн включил в свое Евангелие этот произошедший с Крестителем случай?

· Что хотел сказать своими словами Креститель?

· Что хотел дать своим читателям этими стихами в начале своего Евангелия Апостол?

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 19-22 Фарисеи и левиты контролируют Иоанна Крестителя по поручению синедриона

· 23 Я – только – голос.

· 24-28 Я крещу лишь водою; НО ОН, Которого вы не знаете … находится здесь!

1.5.2 Для сердцевины
· Иоанн Креститель хотел сообщить комиссии о том, что в нем вообще нет никакой особенности. Он сам совершенно неважен, но ТОТ, КТО идет, совсем иного ранга – Он вне конкуренции важнее, и о НЕМ он будет свидетельствовать.

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Иисус среди вас – тоже незамеченный!

План: 
1. Мы, вестники, не являемся чем-то особенным

 
2. Но мы указываем на будущего и настоящего Иисуса

 
3. Он – Иисус, важен вне конкуренции – без Него не действует ничто!

 
4. Иисус в наших ситуациях дня

- - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Мы – лишь свидетели Грядущего, (Voigt) 

План: 
1. Неповторимого

 
2. Несравненного

 
3. Присутствующего и Неузнаваемого

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

---------------------------

Цель: 

План: 
1. 



2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· Отрезок (стихи 19-34) – одно целое. О том, почему Креститель является «свидетелем», говорит только стих 32 (Voigt).

· Для четвертого евангелиста «Иудеи» стали воплощением враждебно настроенных по отношению к Иисусу, а с этим также к Крестителю кругов (Voigt).

· Синедрион послал к месту крещения состоящую из священников и левитов следственную комиссию (ведь при крещении речь идет о вопросах очищения – 3,25). Процесс носит официальный характер. Вопрос априори целится в описанное стихом 8 направление (Voigt).

· Люди ждали того, что «перед Господом» придет Илия (Мал.3,1.23; Мк.1,2; Лк.1,17; Мк.9,13), и видели это ожидание исполненным в Иоанне (11,14) (Voigt).

· На основании Втор.18,15.18 «пророк» (21) (определенный артикль, как в 1,25; 6,14; 7,40; иначе в 4,19) мог бы быть ожидаемой мессианской спасающей личностью (Voigt).

· По мнению комиссии, крещению Иоанна следует иметь мессианский смысл. Итак, доныне (25) Креститель, должно быть, умалчивал о самом важном в его роли (Voigt).

· Сцена нашего текста вовсе не заканчивается. Она открывается читателю, переходя в возвещение (как, например, и история Никодима). То, что произошло с Крестителем и его духовной властью в Иерусалиме далее, не интересно. Но интересно следующее: что происходит с Христом, о Котором он свидетельствовал, и нами. Структура повествования в точности соответствует тому, о чем оно хочет сказать: Он, Креститель, - ничто; Христос – всё (Voigt).

· Вероятно, сам евангелист вышел из кругов Крестителя. Согласно его изложению настоящим учеником Крестителя можно быть лишь тогда, когда человек позволяет ему вести себя к Иисусу (Voigt).

· То, что своей проповедью и своим крещением Иоанн инициировал среди людей сильное движение, которое, во всяком случае, нельзя было не заметить, не отмечено в нашем Евангелии определенно, но из этого следует заключить: духовная власть в Иерусалиме занимается его личностью и его деятельностью официально (Voigt).

· Без определенного осознания миссии никто не может вести себя, как Креститель, и никто не может пользоваться интересом большой общественности  «просто так», но, пожалуй, необходимо «быть кем-то великим» (Деян.8,9) или, по меньшей мере, считать себя кем-то (Гал.6,3). А тогда, во всяком случае, следовало бы выяснить, за кого принимает себя упомянутый и чего поэтому нужно от него ожидать (Voigt). 

· Априори его негативное предложение следует понимать не как «отвержение», но как «признание». Даже если пока лишь в отрицании, уже данное первое предложение необходимо понимать, как исповедание Христа. «Вы спрашиваете, кто я? Обо мне говорить не стоит. Во всяком случае, я не Тот, о Котором единственно имело бы смысл говорить: я не Христос» (Voigt).

· Чем больше сфера ответственности служителя (пастора, епископа, папы римского), тем больше опасность того, что, скрывая или оттесняя Грядущего, интересной становится личность служителя (Voigt).

· Для тогдашнего ожидания Илия (21) является фигурой, имеющей отношение к спасению: Он устанавливает между людьми мир, укрощает Божий гнев (Мал.3,24), восстанавливает колена Израиля, в нем также видят помощника в беде (Мк.15,35-36) (Voigt).

· Иоанн, который тотчас после этого скажет: «только глас вопиющего», очевидно, хочет того, чтобы никто не приписывал ему функцию Подателя спасения, даже ступенчатым образом, стало быть, так, будто деятельность Крестителя уже предупреждала что-то из того, что произойдет благодаря Грядущему. С возвращающимся Илией связано слишком много надежд, чтобы Креститель мог пойти на подобную идентификацию. Он – лишь свидетель Грядущего (Voigt).

· В эпоху спасения должно было вновь пробудиться отсутствовавшее со времен Малахии пророчество. Появление пророка было бы тогда уже чем-то большим, чем сигнал. Оно было бы частью совершающегося спасения (Voigt).

· Согласно ожиданию того времени (7,40) вопрос (21б) следовало понимать так: Ты – обещанный во Втор.18,15 пророк, как Моисей, который придет в конце времени в качестве подателя спасения? (Voigt)

· Пророк? Нет: больше, чем пророк (Мф.11,9). Из рожденных женами не восставал больший Иоанна Крестителя (Мф.11,11) (Voigt).

· Пока интерес вопрошающих еще направлен на самого Крестителя, ответы могут быть только отрицаниями. Это не значит, что позитивный ответ невозможен. Он дается в стихах 23 и 26, характерным образом во взгляде не на личность, а на функцию. Призывая и крестя, Креститель дает свидетельство (7) (Voigt).

· Указывая на Грядущего, Иоанн является не сотрудником, а Его свидетелем (Voigt).

· Так дело обстоит и со служением проповедника: оно имеет лишь столько прав, по этой причине также только столько сил указывать, призывая и крестя, на Христа, сколько явствует из его призвания (Voigt).

· Лучшим проповедником является тот, кого слушатели забывают, так как через его Слово важнее всего для них становится Христос (Voigt).

· Спутать того, кто указывает на Грядущего, и Самого Грядущего невозможно. Креститель «не был свет, но был послан, чтобы свидетельствовать о Свете» (8) (Voigt).

· При всей сдержанности в высказывании, свидетельство Крестителя указывает в стихе 27 на огромную величину Несравненного (Voigt).

· В стихах 31+33 сказано: «я» тоже «не знал Его». Лишь при крещении Иисуса Иоанну открывается, Кто стоит перед ним (Voigt).

· Знал ли Креститель о том, чем является Грядущий, прежде чем он узнал, Кто Он? (Voigt)

· Если Мал.3 говорит о Крестителе, тогда Грядущий – Сам Бог. – Стало быть, не Иисус? – Тот, кто прочел пролог, так не спрашивает (Voigt).

· Стих 27 – серьезное христологическое высказывание, еще вовсе не шаблонное и не стереотипное, еще пламенно-свободное свидетельство, а поэтому тем более красноречивое (Voigt).

· Креститель и Грядущий не подобны двум вулканам, имеющим различную высоту, но произошедшим от одной и той же лавы. Разные корни: «Был человек» (6) – и: «Слово было в начале у Бога» (2). Ныне, после того как Слово стало плотью (14), они встретились в этом мире. Однако сие не отменяет крутое различие истоков (Voigt).

· Истинно: Иисус не стыдится называть нас братьями, но Он превосходнее Ангелов и всех других творений (Евр.2,11; 1,2…) (Voigt).

· Наши католические братья преклоняют перед присутствием Христа колени – мы, протестанты, отвыкли от этого. Креститель: Я не достоин развязать ремень у обуви Его. Благочестивые формы разнообразны. Только: Может быть, с формой мы потеряли что-то и в данном деле? (Voigt)

· Как свидетель, Иоанн ручается за грядущего Христа. Иисус - Христос и Божий Сын (5,31…; 8,18-19; 1 Иоан.2,22-23). Иисуса делает Христом не свидетельство. Свидетель не создает факты. Он различил и приводит их (Voigt).

· В свидетельстве свидетель передает сомневающимся, неверующим, противоречащим имеющую силу истину подтверждаемого (Voigt).

· Свидетель еще говорит, как пророк. Он видит перед собой Грядущего. В тексте еще Адвент. Вскоре будет сказано: «Мы нашли Мессию!» (41) (Voigt).

· Стих 26 говорит о неузнанном Присутствующем (Voigt).

· Бесподобный, Несравненный присутствует при этом – впрочем, Его еще не узнали. Какое отрадное и в то же время тревожное знание: Он должен быть где-то здесь! (Voigt)

· Иисус неузнан в двояком смысле. Во-первых: Еще неизвестно, кто из многих является Грядущим, о Котором говорит Креститель. Во-вторых: Даже если бы Его обнаружили, Он был бы еще неузнанным потому, что Его особенность замаскирована в низком положении простой человеческой жизни. Во всяком случае, необходим духовный опыт (Voigt).

· Таким образом, обнаружение неузнанного, присутствующего Христа, о Котором свидетельствует Креститель, становится чуть ли не приключением (Voigt).

· С нами дело обстоит не принципиально иначе. Хотя Господь уже не находится между нами на земле. Но Он пребывает среди нас и будучи Вознесенным. Адвент имеет место всегда. Только иногда необходимо долгое время и, пожалуй, также некоторое терпение, пока люди не различат Его так, что смогут сказать: «Мы веровали и познали …». Свидетельство проповеди служит тому, чтобы это произошло (Voigt).

· Проповедь ссылается на Христа. Без указания Крестителя, без Вести, сообщенной Ангелами в поле пастухам, без слов пожилого Симеона, без проповеди Апостолов и их следования Иисус Христос остался бы ненайденным (Voigt).

· «Я» (подчеркнуто) «крещу (только) в воде» (26); если это имеет смысл, тогда лишь в качестве указания на Него. Однако ныне данным смыслом крещение Иоанна обладает на самом деле. Оно обращает внимание на Него, между тем как к нам приходит Сам Бог (Voigt).

· Как бы парадоксально это ни звучало: непосредственное присутствие Христа имеет место лишь через посредничество, а именно через средства милости, управление которыми поручено служению (1 Кор.4,1; 9,17; Рим.10,14-17). Говоря притчей: С вином, которое я пью, я имею непосредственную связь тогда, когда его ощущает мой язык. Но без стакана, из которого я пью, я бы его не получил (Voigt).

· Нет, личность служителя и его положение в социальной структуре вообще неинтересны. И, если кто-то рассматривал бы его, как производящего спасение, тогда ему следовало бы протестовать: «Я таковым не являюсь». Но он – инструмент, которым пользуется Христос. Не мы трудимся вместе с Богом, но Бог действует через нас (2 Кор.5,20; 1 Кор.3,5.9) (Voigt).

· Слушая и принимая в 4-й Адвент Слово проповеди, живя Таинствами, община знает, Кого она встречает. В то же время она постоянно заново испытывает Его пришествие. Мы имеем Его, в то время как Он приходит. Мы знаем Его, так как Он приближается к нам и устанавливает с нами связь. Мы позволяем указывать нам на Грядущего, но Он уже находится среди нас и устанавливает с нами связь в Своем средстве милости (Voigt).

· Иоанн уже дважды указал на Крестителя (6-8 и 15). Теперь он подробно описывает «свидетельство Иоанна». Как «достоверное» и поэтому неопровержимое свидетельство, оно вызвано официальным запросом из Иерусалима (de Boor).

· «Иудеи», посылающие к Крестителю официальную делегацию, в основном являются членами синедриона, чувствующими себя, однако, при этом истинными представителями всех «иудеев» (de Boor).

· Хорошую параллель к этому мы имеем в Деян.8,14; Апостолы в Иерусалиме совершенно естественным образом действуют так же, как поступал, руководя в иудейской обстановке своим народом, синедрион (de Boor).

· Иоанн впервые изображает здесь (19) глубокий контраст между «иудаизмом» и тем совершенно новым, что творит и дарит теперь в Израиле Бог. По обстоятельству это является ничем иным как позднейшей тяжелой борьбой Павла со своим собственным народом (особенно ср. с Рим.9-11). Ужасно и предостерегающе для нас при сем то, что «иудеи» строго придерживаются Библии и библейской догматики и именно, как данные «знающие», глухи и слепы для нового и славного дела, совершаемого в их среде Богом. Будучи пойманными в своей личной библейской системе, они уже не видят важные линии Библии, которые ныне осуществляет в Иисусе Бог (de Boor).

· Креститель тотчас понимает подлинный смысл заданного ему вопроса «Кто ты?». При величине царившего вокруг него движения это означало следующее: Может быть, ты хочешь быть Мессией? (de Boor)

· В смирении, делающем себя самого вопреки всей величине деятельности ничем, проявляется подлинность его миссии (de Boor).

· Теперь делегаты со своей библейской догматикой не знают, что делать дальше. Кем, в сущности, хочет быть этот Иоанн, если он не пользуется ни одним из известных титулов последнего времени? Однако лица, давшие им поручение, ожидают ответа (de Boor).

· Иоанну следовало иметь Слово Писания (23), на которое он мог бы сослаться. … Необразованный пророк пустыни должен напомнить священникам и левитам о том, что кроме «Илии» и «пророка» в Писании есть еще другие личности, готовящие пришествие Мессии (de Boor).

· Иоанн берет данное Слово из Книги пророка Исаии (Ис.40,7), так как в нем становится ясно то, что личность призывающего не важна. Она полностью остается на заднем плане. Важно лишь то, что этот «голос» звучит, что сей «призыв» поднят и – слышим, что именно в Божьем народе осуществляется прокладывание пути, по которому к Своему народу хочет придти Господь (de Boor).

· Характерно то, как реагируют на это делегаты из Иерусалима. Нет момента подлинного слушания и фактического размышления (24-25) (de Boor).

· То, что к этому Иоанну они не должны относиться серьезно, кажется делегатам естественным. Они ни на минуту не спрашивают об истине его слов. Таким образом, и после серьезного высказывания Иоанна о себе дело не дошло до настоящего разговора о его деятельности, но допрос продолжается с их твердой позиции (de Boor).

· Иоанн требовал ясного решения через обряд крещения; благодаря сему он вызвал в народе разделение и хотел для своего крещения того, чтобы оно также имело значение перед Богом и выставило для Мессии готовое множество людей. Какой опасный раскол он принес с этим в народ! И неужели они, священники и левиты, вожди народа, должны быть непригодными для Мессии потому, что они не подчинились Иоанну и его крещению? Какие притязания он предъявлял, притязания без всякой причины, если всё-таки не был ни одной из тех библейских личностей, которым следовало бы позволить особенное полномочие действий? (de Boor)

· Таким образом, когда Бог позволял выявляться новым движениям, в истории церкви вновь и вновь имел место процесс исследований. Мужей новой деятельности Бога вообще не «слушали», но осуждали со старых позиций (de Boor).

· Полные забот и раздражения, фарисеи (26-27) останавливаются на его бедной личности, представляющей собой всё-таки только «голос». И при этом положение является уже совершенно иным: Мессия здесь! «Среди вас стоит Некто, Которого вы не знаете» (de Boor).

· Для фарисеев немыслимо то, что среди них мог бы реально стоять Мессия. И всё же это так. Креститель знает о сем. И он, сильный человек большого движения крещения, низко склоняется перед Тем, Кто, будучи неузнанным, уже находится здесь (de Boor).

· В Палестине (как и у нас) были разные места, имевшие одинаковые наименования. «Вифаваром» (28) (нем.: проживание в нищете) могли называть некоторые бедные поселения (de Boor).

· На старых картах одно место у брода Иордана, который, пожалуй, мог годиться для деятельности Крестителя, было внесено, как «Енон», «источник». Слово «Вифавар» могло бы быть неправильным написанием выражения «Beth-Anion» (нем.: дом источника). Затем об «Еноне», как о месте Крестителя, недвусмысленно упоминается в Иоанн.3,23 (de Boor).
2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument1
Dokument1 – Страница 4

