18-1 Усмирение бури – Мк 4,35-41
Мк 4,35-41 ( Мф 8,23-27
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· В каком контексте находится наш текст?

· На что указывает союз «и»? 



23

· Кто и в какую лодку входит?

· О каких учениках здесь идет речь?

· Почему ученики следуют за Иисусом?

· Обрати внимание на акцент: «и вот»! 


24

· О каком море здесь идет речь?

· Как такая буря может начаться неожиданно?

· Разве Иисус не мог это предвидеть?

· Насколько большими должны быть волны, чтобы покрывать лодку, в которую помещается несколько людей?

· Насколько сильным должен был быть ветер, чтобы на таком море смогли возникнуть подобные волны?

· Почему Иисус спал?

· Что говорит нам это о Его физическом состоянии?

· Кто подразумевается здесь под «ними»? 


25

· В каком настроении ученики разбудили Иисуса?

· Представь себе это образно или даже когда-нибудь сыграй!

· Как используется в Новом Завете слово «Господь» (kyrios)?

· Как Иисус может помочь, когда рыбаки не знают, что делать дальше?

· Почему они только теперь обращаются к Иисусу?

· Что подразумевают слова: «Мы погибаем»?

· Обрати внимание на союз: «и»! 



26 

· Обрати внимание на то, что у Иисуса есть время для наставления!

· Когда человек является «маловерным»? 

· Почему для Иисуса удивителен страх учеников?

· Только теперь Иисус встает!

· Как запретить ветру и морю?

· Ты когда-нибудь пытался это сделать?

· Что означают слова: «и сделалась великая тишина»?

· Ты когда-нибудь переживал подобные ситуации?

· Кто такие «люди»? 




27

· Почему они удивляются?

· Что они подразумевают под своим вопросом?

· Почему Матфей передает нам эту историю?

· Что Он отвечает в данном Евангелии на этот вопрос?

· Чего хочет добиться этим рассказом Матфей?

· Что хотел сообщить Своими словами, но и всей этой ситуацией Своим ученикам Иисус?

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 23 

Ученики позволяют Иисусу себя вести

· 24-25 
Ученики пытаются справиться с кризисом

· 26-27 
Могущественное вмешательство Иисуса и реакция участников

1.5.2 Для сердцевины
· Иисус хотел продолжать вести Своих учеников по пути познания Своей Личности.

· Матфей хотел поделиться со своими читателями своим твердым убеждением в том, что Иисус – Царь иудеев, Мессия, Божий Сын.

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Иисус – наш Учитель

План: 
1. С Иисусом и ради Иисуса человек оказывается в тяжелых ситуациях

 

2. Будучи бессильным, он отправляется к Иисусу (почему только тогда?)

 

3. У Иисуса есть помощь, путь, спасение

- - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: У Иисуса есть власть

План: 
1. вести нас

 

2. позволять нам оказываться несостоятельными

 

3. помогать нам

- - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Что Он за Человек? Он – Представитель Божьей власти, … (Voigt)

План: 
1. Который спасает Свою церковь

 

2. Который господствует над природой

 

3. Который прекращает крайнюю нужду

- - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Иисус обладает властью создавать «великую тишину»

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

---------------------------

Цель: 

План: 
1. 



2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· Мы остались при тексте Матфея, как предусматривал порядок проповеди первоначально (Voigt).

· Среди евангелистов (ср. с Мк.4,35-41 и Лк.8,22-25) Матфей предлагает самый краткий вариант (Voigt).

· Необычным является то, что усмирению бури предшествует у Матфея вопрос о вере (Voigt).

· Матфей связывает усмирение бури с отрывком из Библии о следовании и вновь употребляет слово «следовать» из стиха 23. Отнесшись к следованию серьезно, ученики попадают в опасность (Voigt).

· Сейчас мы подходим к ряду рассказов, которые собрали и два других евангелиста: усмирение бури, исцеление двух бесноватых, воскрешение дочери Иаира и исцеление страдавшей кровотечением женщины (Rienecker).

· Полномочие Иисуса творить чудеса достигает своего апогея. Иисус имеет полномочие над силами природы, показывает Свое полномочие над могуществом демонов (8,28-34) и над властью смерти (9,18-26) (Rienecker).

· Слово «Он спал» означает в оригинале «погрузиться в глубокий сон» (Rienecker).

· На окруженное горами море часто, в особенности под вечер в жаркие дни, обрушиваются с близлежащих вершин неожиданные, сильные бури (Rienecker).

· Матфей вновь выражает «неожиданность и внезапность бури» словами «и вот». Вдруг поднялась буря (Rienecker).

· Матфей использует «заряженное» апокалипсисом слово «волнение» (ср. с 24,7; 27,54; 28,2) и, стало быть, говорит о моретрясении (Voigt).

· Стих 26: Резкий упрек: «боязливы и маловерны»! (Voigt)

· Всякий рассказ включает толкование. Интерпретация хочет открыть предысторию повествования и объяснить то, что произошло здесь в делах и речах, страданиях и страхах, отчаянии и вере (Voigt).

· Без направления взгляда предыстории высказывание остановилось бы на одном лишь выражении «Жил-был». Без предыстории оно осталось бы обоснованным в соответствующей потребности и было бы нормированным в ней, вместо предшествующего провозвещения Богом Себя. Если проповедь не может показать слушающей общине, насколько важно Божье Слово именно для нее, она останется бесплодной. С другой стороны: община была бы обманутой, если бы проповедь не произносила как раз ту Весть, которая нам дана и единственно нам помогает (Voigt).

· Тот, Кому послушны ветер и море, использует Свою силу именно для тех, кто за Ним следует, и притом даже тогда, когда они при этом должны пройти потрясения и опасности последнего времени (Voigt).

· Древняя церковь принимала отрывок из Библии об укрощении бури на счет стесненной в мире общины и ее спасения через Христа (Voigt).

· То, что речь здесь идет об общине Иисуса Христа, явствует из обратной связи библейского отрывка с предшествующими рассказами о следовании, особенно же из повторного употребления глагола «следовать» (Voigt).

· Причиной бедственного положения является Сам Иисус (Voigt).

· Жизнь не становится проще, когда человек присоединяется к Иисусу. Надежная, удобная жизнь, в которой вновь и вновь изображало и представляет себя «христианство», является не тем, что подразумевает Иисус. Тот, кто принадлежит Иисусу, должен разделять Его нестабильную жизнь (20), там, где это необходимо, оставлять позади обычное и естественное (21-22). Ему следует отличаться от многих других, навлекая на себя их недоверие, может быть, их ненависть (Voigt).

· Нетрудно найти в истории церкви всех веков ситуации, притчей для которых может быть эта буря на море (Voigt).

· Если Иисус обращается с нами бережно, тогда нам не следовало бы благодарить Его возмущением уже при небольших требованиях (Voigt).

· «В мире будете иметь скорбь», - говорит Иисус, однако продолжает: «но мужайтесь: Я победил мир» (Иоанн.16,33). Там же, где факты могут только приводить в уныние, ободрение подобного Слова должно, пожалуй, уйти в пустоту. «Господи! Спаси нас: погибаем». Таково положение учеников (Voigt).

· «Христос спит» вместо того чтобы помочь? Отсюда недалеко до речи об «отсутствующем Боге». Разочарование: Иисус спит. Обвинение: Иисус спит (Voigt).

· Доверять при спокойном море нетрудно. Серьезное отношение к Богу (2 Кор.1,8-10) означает веру с надеждой там, где надеяться не на что (Рим.4,18) (Voigt).

· Страх не ниже достоинства христианина (Пс.24,17; 30,10; 60,3); но скорбь и боязнь не могут отлучить нас от любви Бога (Рим.8,35; 2 Кор.4,8) (Voigt).

· Вера не должна иметь искушение позади, она, напротив, будет часто ходить и бороться с ним, глядя на Бога. Вера опирается не на опыт, а именно на Бога и Его обетование (Рим.4,15-21) (Voigt).

· Бог обладает нами больше, чем мы – Им. Матфей хорошо это понял и поэтому поместил вопрос Иисуса о вере в середину еще бушующей на море бури. Следующая волна может затопить всё судно – и именно в данной ситуации призывается наша вера! (Voigt) 

· Но вера как раз не придерживается собственных умений, она верит не в саму себя, но во Христа. В лодке Господь! Единственно в этом заключается обетование – и для нашей гребли! Вопрос Иисуса о вере – зашифрованное указание на самого спрашивающего. Он спасает Свою церковь (Voigt).

· «Дикий рёв волн» (EKG 204,2) не длится на минуту дольше, чем этого допускает Он.
· То, что для Матфея история о буре на море была «прозрачной», еще не означает, что он рассказал ее только, как притчу. Ведь он не подавил удивление тому, что Иисусу «повинуются ветры и море» (Voigt).

· Библия не свидетельствует о Боге, Который, имея власть над сердцами людей, слаб перед действующими в Его творении силами. Церковь смотрит в 4-е воскресенье после Крещения на Христа, как на Господа сил природы (Voigt).

· Христос, Которым создано всё (1 Кор.8,6; Кол.1,16; Евр.1,3; Иоанн.1,3), не ограничен в Своей деятельности внутренним пространством личной жизни человека (Voigt).

· Если бы ветер и волны не повиновались Христу, тогда Он также не мог бы сопровождать «лодку» Своей церкви в бурях мира (Voigt).

· Бог действует в целом, не в пробелах. «Всё из Него, Им и к Нему» (Рим.11,36). Он «соделал всё премудро» (Пс.103,24). Он правит миром при помощи Своих законов (Voigt).

· Природа зачастую жутка для нас – вопреки ее порядку и, может быть, именно вследствие него. Во всей своей закономерности она кажется нам холодной, жестокой, бессмысленной. Она не обдумывает, что ей нужно делать. Она не может желать. Она покорна своей закономерности и, поступая так, несет, сохраняет, рождает и кормит жизнь, но в силу тех же законов уничтожает, мучает и раздавливает то, что всё-таки хочет жить, угрожает ему. В ней имеют вес законы, но у нее нет сердца (Voigt).

· Кажется, внести смысл в ее слепое взаимодействие сил может только один: человек, распознающий законы природы и учащийся благодаря этому над ней господствовать. Нельзя оспаривать то, что в сем состоит особенная задача человека (Быт.1,28в; 2,15). Ведь он сам, человек, является частью природы. Всё, что в нем происходит, подведомственно законам природы, даже локализованная в головном мозге умственная деятельность функционирует согласно закономерностям, которые мы технически воспроизводим в компьютере. Но, не нарушая, не прерывая закономерность жизненных процессов, именно данный человек творит осмысленное, продуманное, желанное, ответственное! Его можно о чем-то попросить – он может дать или не дать это. Почему то рациональное, желаемое, лично регулируемое событие в закономерном процессе, которое осуществляет человек, не могло быть задумано в великой системе космоса? Космос – сфера господства Бога. Нас не вручили бессмысленности и бессердечности составленных законов природы. «Неистовство» моря, буря и волны – творения Бога. Мы можем довериться даже там, где чего-то не понимаем (Voigt).

· Мы ошибались бы, просто желая вывести из чуда усмирения бури Божество Иисуса. Чудеса – не доказательства. Они многозначны. Сам текст тоже только задает вопрос, оставляя ответ открытым. Исповедание Божества Иисуса Христа проистекает – не без действия Духа – из всего опыта общины с Христом (Voigt).

· Познание и для нас начинается с изумления (Voigt).

· В полной человечности перед нами стоит не кто иной, как Сын, Которому всё предал Отец (11,27), Который – будучи Сыном – от начала участвует и действует во всемогуществе Бога. Посредник творения в то же время является Властителем мира, Которого чествует «всякое создание» (Откр.5,13) (Voigt).

· Христос желает нашей веры. Ведь вопрос о том, почему мы так маловерны и боязливы, не становится необоснованным благодаря тому, что мы научились признавать Христа Господом над всеми силами, также силами природы. Исповедание власти Творца Иисуса хочет обновиться в искушении, может быть, при крике от страха (25б) (Voigt).

· Он хочет, чтобы мы доверялись Ему, владеющему всем, и тогда, когда все силы природы кажутся направленными против нас. Он властен создать «великую тишину» (Voigt).

· Властные дела – показательные вторжения в сферу деятельности противящихся Богу сил. С каждым из властных дел Иисуса мы стоим на границе вечности (Voigt).

· Для древних людей «землетрясение» (в тексте - колебания земли под водой) являлось не произвольным событием в природе, но очень тяжелым воспоминанием о том, что вся земля хрупка и подвержена опасности, и, как считалось, вскоре прекратит свое существование (Voigt).

· Для людей Библии море представляет собой остаток противящегося Богу древнего хаоса (Быт.1,2) (Voigt).

· Силы, пытающиеся скрываться от Бога, еще не сдались; в последнее время море и волны «восшумят» (Лк.21,25) (Voigt).

· Что бы ни могло угрожать миру в будущем, Христос – Господь над всеми хаотическими силами. Он борется с ними там, где они восстают. Властные дела Иисуса во время Его земной жизни были символическим началом данного события (Voigt).

· Бедствие и безвыходность встречаются тебе не для того, чтобы Свое всемогущество доказал Бог. Он проявляет его всякий час для того, кто имеет очи видеть. Нужда, трудность и безысходность встречаются тебе для того, «дабы испытанная вера твоя оказалась драгоценнее гибнущего золота» (1 Петра 1,7) (Rienecker).

· Вера учеников оказывается несостоятельной и исчезает там, где она как раз должна была использоваться (Rienecker).

· Ученики, безусловно, должны были бы придерживаться следующего: «Иисус не может стать добычей волн. Ведь Его послал в мир Бог. Как можно скосить Его прежде, чем совершится дело, порученное Ему Богом!» (Rienecker) Могли ли ученики уже реально об этом знать?

· Ситуация заводит здесь людей с Иисусом в бурю, и притом совершенно неожиданно – в беду, в огромную опасность, в величайшие трудности (Rienecker).

· Что делают ученики прежде всего? Они трудятся. Ведь они – специалисты. Они управляют лодкой, как эксперты. Они же знают толк в буре и ветре. Иногда на них уже неожиданно обрушались подобные бури. И в этот раз вновь такой ураган! Волны вздымаются, моряки напрягают свои силы, чтобы справиться с бедой и штормом. Они очень стараются, они усердно работают (Rienecker). 

· Что должны осознать ученики? Беда больше их силы, трудности превышают их умение (Rienecker).

· Что делают ученики теперь? Они нервничают! Они кричат и теряют самообладание (Rienecker).

· Их величайшая беда, однако, является иной: Господь Иисус спит, Он молчит! (То, что Он спит, что Он может быть таким легкомысленным и спать в сем бедственном положении, волнует их еще больше. Это равнодушие, бестактность и безразличие; тогда они досадуют на Него. Возможно, они даже сердятся!) (Rienecker).

· Это вера? Нет, ибо вера – не смятение, не нервозность, не раздражение, не возмущение, не шум, не крик (Rienecker).

· Что такое неверие или маловерие? Можно ли назвать учеников неверующими? Они ведь рядом с Иисусом, отправились вместе с Ним в море. Они взывали к Нему в нужде. Они ожидали Его помощи. И всё-таки они являются неверующими, не имеют веры. Поэтому их ругает Господь! (Rienecker)

· Почему Господь называет подобное поведение «неверием»? 1. Потому что в нужде они нервничают, теряют покой, смущенно кричат, сердятся! 2. Потому что они хотят заставить Бога помочь сию минуту и помочь так, как они себе это представили. 3. Потому что должны были быть устранены их трудности (Rienecker).
2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument1
Dokument1 – Страница 4

