17-2 Бог верен – 1Кор 1,4-9
1Кор 1,(4-5)6-9
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· Почему в начале этого Послания Павел благодарит? 
4

· «за вас» - Какие проблемы имеет с ними Павел?!!!!

· «непрестанно» - Когда ты благодарил за своих близких в последний раз?

· Что подразумевается под «Божьей благодатью»?

· Что означает то, что им дана Божья благодать?

· Что значит выражение «во Христе Иисусе»?

· Как «обогащались» в Иисусе Христе Коринфяне? 

5

· Обрати внимание на пассив!

· Когда человек «богат словом»? 

· Когда человек «богат познанием»? = 8,2!

· Обрати внимание на союз «ибо»! 



6

· Что содержит «проповедь о Христе»?

· Как проповедь может «в ком-то утвердиться»?

· Обрати внимание на союз: «так-что»! 


7

· «Нет недостатка ни в каком даровании» - Уау!

· Что подразумевает под этим Павел?

· Что такое «явление Иисуса Христа»?

· Почему его нужно ждать?

· Что Павел подразумевает под словами «ждите»?
· Обрати внимание на уверенность и доверие в этом стихе!   8

· Почему необходимо «утверждение»?

· Что означает здесь слово «неповинный»?

· Как можно быть или стать неповинным?

· Когда придет «день Иисуса Христа»?

· Обрати внимание на сильный союз: «ибо»! 

9

· Что означает верность Бога?

· Что она значит для нас?

· Кто и для чего нас призвал?

· Живем ли мы в этом призвании? Осознаем ли его?

· Что подразумевается под «общением Его Сына»?

· Передай титул «Сына Его Иисуса Христа, Господа нашего» своими словами!

· Что хотел сказать этими предложениями в начале своего Послания Коринфянам Павел?

· Опиши отношение Коринфян к Павлу!

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 4-5 

Павел от всего сердца благодарит за общину, несмотря на все тяжелые проблемы

· 6-7 

Проповедь о Христе изменила и вооружила вас

· 8-9 

Христос утвердит вас, ибо Бог верен!

1.5.2 Для сердцевины
· Павел хотел бы, чтобы Коринфяне знали о том, как они ему дороги. Перед лицом всех проблем он немедленно обращает их взгляд на живого Христа, в общение Которого они призваны, и Кто является Господом их всех.

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Христос реален в общине

План: 
1. За это можно благодарить

 
2. несмотря на все проблемы

 
3. Он подготавливает нас к Своему пришествию

- - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Бог верен

План: 
1. Поэтому мы можем благодарить за других

 
2. Он дает то, в чем мы нуждаемся для служения другим

 
3. мы ждем не напрасно

- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 

Цель: Благодарить за церковь, так как … (Voigt)

План: 
1. Бог одаривает ее

 
2. Бог укрепляет ее

 
3. Бог усовершенствует ее.

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

---------------------------

Цель: 

План: 
1. 



2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· Благодарность, входящая в состав стиля древнего письма, является для Павла не пустой формальностью (примечательно то, что в Послании к Галатам она отсутствует!). Именно для нашего отрезка она имеет величайшую теологическую важность (Voigt).

· То, что Павел «непрестанно» (4) или «постоянно» (Рим.1,9) помнит о Коринфянах (1 Фес.1,2; Фил.1,4; Кол.1,3), соответствует стилю. Однако мы можем относиться к этому слову серьезно (Voigt).

· Сплошь слова (стих 5 - «logos», также «учение»), обнаруживающие себя в Послании, как «чрезвычайно актуальные»: «обогатиться» - ср. с 4,8; «Слово» - ср. с 1,17; 2,1.4.13; 4,19.20; «познание» (= осознание) – ср. с 8,1.11; 13,2.8; 14,6 (Voigt).

· В стихе 7 также есть намек на то, что еще будет предметом полемики: «иметь недостаток» (Voigt).

· В стихе 8 Павел еще раз указывает на день Христа. При этом задается вопрос о будущем общины. Главное то, что тогда ее упрекнуть не в чем (Voigt).

· Не: вы, конечно, продержитесь, но: Бог верен (9). «Призвание» - участие в чем-то (Voigt).

· Большой процесс еще не начался, но достаточно проблем есть уже сейчас. Община предлагает не воодушевляющую картину. Мы только упоминаем ее раскол на группы, ее доверие положительным качествам одного или другого человека, ее очарование словами и мудростью людей, ее странную небрежность в вопросах христианской жизни, ее гностически-либертинское непонимание христианской свободы, ее губительно-уверенное обращение с Таинствами, скандальное поведение некоторых при праздновании Господней Вечери, надменность тех, кто считает себя превосходящим других, вообще ее ложную оценку сенсационно-духовного, наконец, в корне неверный взгляд на христианское убеждение в воскресении и при сем превратное понимание христианской личности в целом. Что можно сказать о подобной общине? (Voigt)

· Мы чувствуем непосредственное обращение к себе. Мы знаем «страдание в церкви»; оно было бы не таким болезненным, если бы не являлось просто другой стороной любви к церкви (Voigt).

· Тем более изумительно то, что Павел благодарит (Voigt).

· Павел не говорит здесь вокруг да около. Он абсолютно внимателен! И притом в поразительно позитивной оценке духовной ситуации общины. Нам следует узнать о том, как это происходит (Voigt).

· В Евангелии воскресенья речь идет о сорняках среди пшеницы. Текст – хорошая противоположность этому: он говорит о пшенице среди сорняков (Voigt).

· Тот, кто хочет организовать свою проповедь немного захватывающе и свободно, мог бы сделать это прямо-таки «точкой подвеса» или темой. Во всяком случае, ее проведение требует некоторого тонкого чутья. Если мы желаем остаться ближе к самому тексту, тогда мы могли бы начать примерно так:

· Страдание в церкви? Разумеется. Павлу это известно. Но он может благодарить за церковь (Voigt).

· Павел может благодарить! Следует только обнаружить, за что (Voigt).

· Павел видит всё, в чем ему еще придется разобраться. Однако он «непрестанно» благодарит Бога за эту общину, ибо мыслит с точки зрения Евангелия. Наша проповедь должна произносить Евангелие: Мы интересуем Бога именно такими, какие мы есть: грешники в своей христианско-церковной разновидности (Voigt).

· Церковь живет тем, что совершает в ней ее Господь. Если бы осуществлялся «закон», нам приходилось бы боязливо, стыдливо или даже насильно скрывать недостатки и превратности. Тогда как, если человек понимает самого себя с позиции благодати Христа, силу имеет следующее: «Об этом можно говорить спокойно» (Voigt).

· Мы не будем с гордостью утверждать то, что нас можно во многом упрекнуть, нам можно многое подсчитать, но также не станем сие отрицать. Да, нам вовсе не нужно это оспаривать, так как то, что делает нас церковью, заключается не в нас, а во Христе (Voigt).

· «Вы уже обогатились» - немного иронично констатирует Павел (4,8). Вы чувствуете себя так, словно вы больше не находитесь в этом мире; вы учите чему-то похожему на «реализованную эсхатологию», которая не желает признать крестный образ церкви и христианской жизни, но уже считает себя проникшей к славе эсхатона. Вы живете в согласии с ней. … Осторожно, Коринфяне! Взгляд на бедного, презренного, преследуемого Апостола (4,9…) должен был бы обратить ваше внимание на то, что в вашем понимании себя что-то не соответствует истине (Voigt).

· Но: вы богаты (7)! Я могу благодарить за это Бога, даже благодарю «непрестанно» (4). Вы обогащены «всем» - разубедить вас в сем не хочет никто. У нас есть щедрый Бог! Только обратите внимание на то, в чем состоит данное богатство! Вы «обогатились» не в самих себе, но «в Нем» (Voigt).

· Некоторые из вас считают «слово о кресте» (18) немного убогим. Я говорю вам: именно оно – ваше богатство! (Voigt)

· Спокойно выразим это так: вы богаты всяким «словом» и всяким «познанием» (5). Однако вы должны понимать «слово» не как подкупающую с позиции риторики высказываемую человеческую мудрость (1,17; 2,1.4.5.13; 4,20), но как «слово», содержанием которого является распятый и воскресший Христос (Voigt).

· Во всяком случае, вы также богаты «благодатью» (стих 4) и «дарованиями благодати» (стих 7). Здесь вы действительно не имеете недостатка ни в чем (стих 7). Нам еще нужно будет побеседовать друг с другом о том, как следует понимать и использовать Божьи дары. … Но ведь верно: Бог не отказал нам ни в чем. «Во Христе» вам дано всё (стих 4); таким образом, оно также должно применяться в жизни (Voigt).

· Может быть, мы немного завистливо косимся на Коринф и констатируем то, что там, по крайней мере, была жизнь – даже если проблематичная и, допустим, направленная по ложному пути, в то время как у нас всё невесело и вяло. Тогда следовало бы проверить, не имеется ли то единственно важное и у нас: свидетельство о Христе, Слово об ищущей нас и использующей для нас всё Божьей любви, благодать, обращающаяся к нам и доверяющаяся нам, «дарования», которые только необходимо сначала обнаружить и применять (Voigt).

· Возможно, мы видим перед собой «сорняки», но между ними растет «пшеница», так как там есть одаривающий Свою общину Бог. 

· Что станет с коринфской – и с нашей – общиной?.. Можно было бы ожидать того, что Павел напомнит: Оставайтесь непоколебимыми! Он в состоянии это делать и нередко делает (15,58). Тогда оно было бы воззванием к доброй воле членов общины, к их благоразумию, их зрелости, их выносливости, их верности и терпению. В нашем тексте сие иначе. Здесь принимается в расчет оберегающая сила Христа (8) (Voigt).

· Он доведет начатое доброе дело до хорошего конца (Фил.1,6). Ведь всё, о чем идет речь в церкви, является делом «благодати» (стих 4) (Voigt).

· Мы заблуждались бы, если бы желали основывать надежду для нашей церкви на том, что наряду с большим количеством угнетающего также есть много доброй воли, усердия, диаконической самоотверженности и т.д. (Voigt)

· Мы прочли о том, что, будучи «основывающим» общину, свидетельство о Христе стало среди нас «имеющим законную силу». Для выражения того, в чем заключается будущее общины, Павел использует то же самое слово (ßeßaiovv). Христос «утвердит» вас до конца. Никто из нас не может поручиться головой за то, что он продержится со своей верой, своей любовью терпением, преданностью (и т.д.). Но Христос просит за нашу веру и «укрепляет» то, что постоянно шатается (Voigt).

· Христос «утвердит» вас. «Бог верен» (стих 9) – положиться можно не на вас, а на Него. Он не изменит Свои намерения, не отменит ничто из того, что Он вам обещал. Мы можем выстоять, потому что до конца выдерживает Он (Voigt).

· Среди «неповинных» (8) нужно будет еще многое привести в порядок – глава за главой в нашем Послании (Voigt).

· Голос Павла легко повышается при указании на «явление» Господа Иисуса Христа (7), которого «ожидают» Коринфяне. Ждут ли они на самом деле? (Voigt)

· Какое освобождение заключается в том, что церковь однажды станет тем, чем еще не является сейчас, под крестом! Или иначе: что когда-то открыто обнаружится то, чем она сегодня является лишь неузнаваемым образом. Тот, кто видит церковь в ее настоящем жалком состоянии, должен рассматривать ее, как «ожидающую» церковь (Voigt).

· Однако, как церковь, которая со Вторым Пришествием Иисуса станет такой, какой вообразил ее Себе Бог (Voigt).

· Важно уже в жалком сегодняшнем дне ощущать будущее. «Мы хвалимся надеждою славы» (Рим.5,2). «Мы спасены в надежде» (Рим.8,24; ср. с 8,25, где вновь стоит слово «ожидать»). Люди так легко предрасположены к рассмотрению надежды первых христиан на скорое возвращение Иисуса, как вида детской болезни раннего христианства (Voigt).

· Тот, кто относится к такому тексту, как этот, серьезно, замечает, почему проповедь об оправдании и о пришествии Господа (ср. с 16,22б) попадает в центр Евангелия. В то же время он видит, как можно обращаться и жить с подобным познанием веры (Voigt).

· Павел хвалит не Коринфян, но Бога (4)! Он тотчас называет подлинную причину своей благодарности: «Ради благодати Божией, дарованной вам во Христе Иисусе». Ситуация в Коринфе может выглядеть как угодно, существование общины, как таковое, является делом славной «благодати Божией во Христе Иисусе» (de Boor).

· Мог ли человек когда-либо подумать о том, что в этом Коринфе, в сем городе денег и аморальности, могла существовать «Божья община», «призванные святые»? Но чудо совершила в Коринфе через Иисуса спасающая и преобразовывающая благодать Бога (de Boor).

· Мы должны слышать речение «Божья благодать» не как холодное догматическое выражение, а как теплые и сердечные слова, полные любви и приветливости. Поэтому «благодать» тотчас пробуждает радостную благодарность (de Boor).

· Мы разучились благодарить потому, что христианин кажется у нас продуктом «христианского воспитания». На самом же деле всякая настоящая община, всякий живой круг, всякое дело веры представляет собой таковой подарок благодати и у нас. Да, каждый из нас, кто реально является Божьим чадом, может теперь и в вечности только прославлять свободную благодать, спасшую его от гибели и одарившую вечной жизнью (de Boor).

· Все трудности, ошибки и беды не отменяют эту благодарность. Поэтому Павел ставит ее во главе и в данном Послании (de Boor).

· Как мало у нас конкретной благодарности! (de Boor)

· Коринфяне богаты «словом» в его различных видах. Собираясь в общине, они не сидят безмолвно и смущенно друг подле друга. Им не нужно ждать, пока не откроет рот официальный оратор или им не передаст песни и молитвы книга. Они – живая толпа, в которой говорить что-то должен «каждый» (14,26). Это богатство общины, за него следует благодарить (de Boor).

· Часто используемая формулировка Павла «Не хочу, чтобы вы были в неведении» показывает, насколько важным для самого Павла было то, чтобы общины обладали ясным и вникающим пониманием во всех вопросах веры и жизни. Как же он должен был тогда не благодарить за общину, обогатившуюся «всяким познанием»? (de Boor)

· Наши общины должны быть «познающей» общиной, и нам всем необходимо расти не только в благодати, но и в познании (de Boor).

· «Свидетельство Христово» (6) является, прежде всего, свидетельством о Христе, которое принесли Его вестники в Коринф. На самом деле, однако, оно представляет собой свидетельство, которое дает в Своих вестниках о направляющей и спасающей Божьей истине Сам Христос. Иисус – подлинный «верный Свидетель» (Откр.1,5). Данное свидетельство «утвердилось в вас» (de Boor).

· Слово «утвердить» - термин языка судопроизводства. Свидетельское показание может быть отклонено и аннулировано или подтверждено и утверждено судьей. В Коринфянах, как в сердцах отдельных людей, так и в общине в целом, свидетельство Христа обрело законную силу и действенность (de Boor).

· Если в нас проникает и утверждается свидетельство Христа, как открываются тут познания, как выделяется тогда меткое слово даже в самом скоромном человеке! (de Boor)

· Благодаря тесной связи «слова», «познания» и «дарования благодати» нам становится ясно, как мало Павел подразумевал под «словом» одну лишь красноречивость, а под «познанием» - теоретическое мировоззрение или теологию. Проистекающее из свидетельства Христа познание – живая близость с реальностью Бога, тотчас ведущая к наделению Божьими дарами и силами. А отсюда происходит готовое помочь, уполномоченное на строительство общины и привлечение других людей «Слово» (de Boor).

· Как то, чем в возрастающей степени обладала община, у Фессалоникийцев он, прежде всего, мог отметить «веру» и «любовь» (1 Фес.1,2-3; 2 Фес.1,3). Глядя на Коринф, Павел об этом сказать не может. Здесь он видел глубокий изъян, находившийся за всеми отдельными бедами и потерями жизни общины в Коринфе. Поэтому апогеем Послания станет 13-я глава, на которую, по сути дела, ориентируется всё. Но, так как любовь есть у самого Павла, он всё-таки может с благодарным взглядом видеть и подчеркивать в начале своего Послания то, чем действительно владели Коринфяне (de Boor).

· Павел радуется тому, что Коринфяне живут «в ожидании». Решающей характерной чертой всякой общины времени Апостолов является то, что она ждет «явления Господа нашего Иисуса Христа» (ср. с 1 Фес.1,10; Рим.13,11-14; Гал.5,5; Фил.3,20-21). Ибо Евангелие, как таковое, априори и в значительной степени представляет собой Весть о грядущем Царстве (de Boor).

· Всё, что вообще должен был возвещать и чему должен был учить Апостол, было «эсхатологическим», направленным на «предельные вещи», на будущее. Как раз и «оправдание» потерянного человека через осуществленное на кресте искупление относилось ко дню Бога, являющемуся днем суда и гнева (Рим.2,5; 5,9; Гал.5,5; 1 Фес.1,10). «Спасение» приводит к участию в грядущей славе (Рим.8,17; 2 Кор.4,17-18; Кол.3,4) (de Boor).

· Устоим ли в этот чудовищный день мы сами? Ответ Павла на данный вопрос характерен для того, что понимает под «верой» весь Новый Завет. Первым и решающим словом при сем является не «мы», а «Он»: «Который и утвердит вас до конца» (8) (de Boor).

· Греческое слово «telos» подразумевает «конец» (8), но не как «завершение», «прекращение», но как «цель» (de Boor).

· Он «утвердит» Коринфян так, что «в день Господа нашего Иисуса» они будут «неповинными». Это не исключает серьезность того дня, о котором станет говорить в главе 3,11-15 Павел (de Boor).

· Нас самих не постигнет несчастье, так как тогда будет видно, что «чуждая праведность Христа», которую мы принимаем и удерживаем, реально является принадлежащей нам и вечно действующей праведностью перед Богом (Рим.8,33) (de Boor).

· Как имеет долю во всей торговой операции и вместе с другими наслаждается своей прибылью участник сделки, так взяты в жизнь и деятельность Иисуса мы. Нам принадлежит всё, чем обладает Иисус! Иисус делит с нами всё Свое богатство (9) (de Boor).

· Павел и на примере образа общины, как «Тела Христа», покажет, насколько реально являемся частями Самого Христа мы; наши тела – «члены Христа», а сами мы – «один дух с Ним» (6,15.17; 12,27). Поэтому Христос – «наша жизнь» (Фил.1,21; Кол.3,3). Посему мы распяты, погребены, умерли «вместе с Ним» (Рим.6,3.6; Кол.2,12; 3,2) и воскрешены, посажены на небесах вместе с Ним (Еф.2,6). Потому мы совершаем ныне всё «во Христе», «в Господе». Всё это заключается в «общении с Его Сыном», к которому призвал нас Бог (de Boor).

· Если же Бог дает нам это «участие» (общение = греч.: koinonia), сие «сращение» с Христом (Рим.6,5), тогда Его верность и удержит нас в нем до того места, где исключительной, уже не находящейся под угрозой искушения реальностью нашей жизни станет соединение с Его Сыном (de Boor).

· Мы еще желаем обратить внимание на то, что в девяти первых стихах Послания девять раз с упором указывается на Иисуса Христа, на «Kyrios», «Господа». Все благодатные действия Бога, все Его дары осуществляются через Иисуса. Тот, кто не осмысляет Бога в Иисусе, упускает реальность и благодать Бога (de Boor).

· Христианин имеет всё только во Христе. Это делает поистине смиренным, но также глубоко благодарным и радостным, крепко связывая нас друг с другом (de Boor).
2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument1
Dokument1 – Страница 4

