06-5 Приходящий свыше – Ин 3,31-36
Ин 3,31-36
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· Кто и кому здесь говорит? 




31

· Стих 31 опирается на стих 30 или на стих 21?

· Что значит «придти свыше»?

· Кто подразумевается под «всеми»?

· Что высказывает это первое предложение об Иисусе?

· Что значит: быть от земли и говорить, как сущий от земли?

· Обрати внимание на повторение в этом стихе!

· Кто о чем свидетельствует? 



32

· Что видел и слышал «наверху» Иисус?

· Обрати внимание на контраст, создаваемый союзом «и»!

· Какова характерная черта свидетельства?

· Что подразумевается здесь под словом «принять»? 
33

· Что именно должно быть принято?

· Как следует понимать то, что человек «запечатлевает» (заверяет) что-то о Боге?

· Что означает то, что Бог «истинен»?

· Обрати внимание на двукратное употребление союза «ибо»!   34

· Кого послал Бог?

· Кто произносит эти слова?

· Божьи слова: Обрати внимание на то, что здесь стоит «rhema»!

· Что это значит?

· Что значит то, что Бог «дает» Духа?

· Почему Он дает Его «не мерою»?

· Почему в этом месте подчеркивается «любовь Отца»? 
35

· Что подразумевается под «всем»?

· Что подразумевается под выражением «дал в руку Его»?

· Обрати внимание на уверенность, заключающуюся в стихе 36!   36

· Сравни этот стих со стихом 18!

· Что такое «вера»? Как она осуществляется?

· Какое отношение вера имеет к послушанию?

· Что означают слова «не увидеть жизни»?

· Как нам следует представлять себе Божий гнев?

· Обрати внимание на слово «пребывать» в этом негативном контексте!

· Почему Иоанн передал нам эти строки?

· Что хотел сказать этими словами Креститель или Иисус?

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 31-32 
Приходящий свыше является Очевидцем. Он выше всех, даже если Ему никто не верит

· 33-34 
Верующее доверие подтверждает Божье притязание и Его откровение перед людьми этого мира

· 35-36 
Того, кто знает Сына и послушен Ему, ради Сына любит Отец. Он сохранен от гнева Бога.

1.5.2 Для сердцевины
· Иисус хотел сказать Никодиму о том, что Сам Он, Иисус, от Бога и знает о Нем и что лишь те (немногие), кто принимает это свидетельство Божьего Сына и послушен Ему, избегают Божьего гнева.

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Иисус пришел, чтобы спасти нас от гнева Бога

План: 
1. Он – Тот, Кто пришел к нам «свыше»

 
2. Он – Тот, Кто говорит желающим слушать людям слова Бога

 
3. Для тебя и меня Он – путь (хранящий туннель), пролегающий сквозь Божий гнев

- - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Христос, в Которого мы верим, приходит свыше (Voigt)

План: 
1. Как компетентный Свидетель

 
2. Как возлюбленный Сын

 
3. Как уполномоченный Господь

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· Иисус «выше всего» (ср. с Рим.9,5) или «выше всех»: Превосходство над целым миром или над всеми земными детьми, говорящими «как сущие от земли» (Voigt).

· Стих 32 – обращение к 3,11 (Voigt).

· Иисус свидетельствует не о том, во что Он верит, но о том, что, как пришедший с небес, видел Сам (Voigt).

· Земные не могут проверить свидетельство Иисуса. Обычно оно не принимается никем (11).  

· Верующие не подчиняются чужому авторитету вопреки лучшему знанию, но, словно печатью, подтверждают то, что за свидетельством Иисуса стоит Сам Бог. Так как значение «свидетельства» Иисуса недоступно никому из нас, следовательно, невозможна проверка соответствия свидетельства и языка, свидетельство может подтверждаться только верой, которая «не видит» (20,29) (Voigt).

· Иисус – «посланное» Богом Слово. Через Него говорит Бог. В Иисусе мы имеем всего Бога (Voigt).

· «Дать что-то в руку другого» - древнееврейское выражение. Отец передает Сыну всё Своё: Свое имя (17,11), Свое величие (17,22.24), власть над всякой плотью (17,2), Свою жизнь (5,26), дела (5,36), слова (17,8), суд (5,22.27), всё, о чем Он просит (11,22), верующих (6,27.39; 10,29; 17,2.6), вообще: всё (3,35; 13,3; Мф.11,27) (Voigt).

· Евангелие от Иоанна не хочет рассказать полностью и не видит свою первую задачу вообще в повествовании. Оно возвещает, разъясняет, борется и проводит там, где необходимо, границы. Оно предполагает знание видимого, слышимого, осязаемого образа Иисуса. Размышляя, оно говорит о том, каково значение воплощения Бога (1,14; 1 Иоан.4,2; 2 Иоан.7) (Voigt).

· Если в Рождество говорится о пришествии Иисуса в мир, тогда четвертое Евангелие является самым рождественским. Иисус «пришел» (5,43; 7,28; 8,14; 10,10; 12,47; 15,22): В крайнем случае, это могло бы означать только появление кого-то другого в истории человечества. Он «пришел от Бога» (8,42; 13,3; 16,27-28.30; 17,8): Сие можно было бы еще понимать в смысле пророческой миссии. Он «пришел в мир» (3,19; 9,39; 11,27; 12,46; 16,28; 18,37), что уже указывает на вхождение в пространственно-временную реальность извне. Он «сошел с неба» (3,13; 6,33.38.41-42), чем недвусмысленно выражается Его происхождение (Voigt).

· Увидеть то, что Иисус пришел к нам с неба, по Нему нельзя. Его истоки у Бога ненаглядны, всякое испытание и рациональное обоснование их невозможно. Извне, «от земли», от нас, людей, доступа к Богу и Его истине нет. Поэтому его нет и к тайне Личности Иисуса (Voigt).

· Приход к Иисусу должен был бы «быть данным» нам от Отца (6,65). То же самое немного иным языком: «Я верю, что не могу веровать в Иисуса Христа или приходить к Нему вследствие собственного разума и силы, но меня призвал через Евангелие, озарил Своими дарами, освятил и сохранил в истинной вере Святой Дух» (Voigt).

· Наше Евангелие знает о требовании, заключающемся в призыве к вере в Воплотившегося. Наша проповедь была бы нечестной, если бы она маскировала это требование (Voigt).

· В яслях, как только что рожденный Младенец, лежит Тот, «Кого никогда не заключал в себе весь мир». Согласно нашему тексту перед нами стоит Иисус из Назарета, как Человек со всеми признаками настоящего человека. То, что Он является «единородным Сыном» (1,14.18; 3,16.18; 1 Иоан.4,9), открывает лишь вера, побежденная Словом Иисуса (Voigt).

· Дело действительно доходит до того, что люди принимают свидетельство Христа и запечатлевают этим говорящую из Него истину Бога (33). Проповедовать можно только в таком ожидании (Voigt).

· «Рожденное от плоти есть плоть» (6). Сами мы всегда обнаруживаем, приобретаем, осуществляем лишь отражения и вариации нашей старой, нашей самовольной, расставшейся с Богом жизни – как раз и там, где достигаем того, что в соответствии с человеческими критериями требует уважения (Voigt).

· Мы сами испортили землю, превратив ее в мир (Voigt).

· То, что мы - «сущие от земли» (31), свидетельствует о том, что у нас уже нет доступа к Божьей «истине» (Voigt).

· В делах Бога есть лишь один «Эксперт»: 14,6 и 1,18. Именно это является существенным и – следует, конечно, сказать - захватывающим в Рождестве. Человеком стал Один-единственный, открывающий нам истину, т.е., однако, «видимую реальность» Бога. Один-единственный: Следовательно, ситуация выглядит не так, будто Иисус – самый сведущий среди всех Божьих людей. Только Он приходит от Отца. «Приходящий свыше есть выше всех» (Voigt).

· Свидетель – тот, кто сам что-то видел и слышал и поэтому может достоверно проинформировать (11) (Voigt).

· Иисус приходит с неба. Он хорошо разбирается в «пространстве» Божьей славы. Для Него нет неосведомленности, отдаляющей нас от Бога. Он говорит, потому что является «Словом», Божьим Словом Сам (34). Он мыслит, как Бог. Он хочет того, чего желает Бог. Он хорошо знает Бога, Его планирование и действие. Такова причина Его компетентного свидетельства. Тот, кто слушает Его, слушает не какой-либо голос, а голос, говорящий нам из предельной и глубочайшей близости с Богом (Voigt).

· «Сын» (35): Мы знаем о том, что и это слово хочет употребляться разумно. Всё, что высказывает о Боге человеческий язык, является в конечном смысле неподобающим – сколько бы истины в нем ни заключалось (Voigt).

· Сын дорог Отцу. Отец любит Его Своим отцовским сердцем. Разлука с Ним должна была бы быть для Него тяжелой. То, насколько сильно Он возлюбил мир, становится ясным лишь в том, что Он пожертвовал единородным Сыном (16). Напротив, только так становится явным значение того, что Иисус любит нас, как Его – Отец (15,9) (Voigt).

· Любовь характеризует здесь (35) единство сущности (Voigt).

· Иисус – не только Человек, но Он – «единородный Сын». Он - Божий Сын. Это состоит не исключительно в том, что Ему удалось быть всецело послушным Богу. Тогда Он был бы исключением из того, чем «все вместе» являемся мы (Рим.3,23), в смысле - особенно счастливого – варианта человека, одним выигрышем среди бесчисленных пустых билетов, но одновременно доказательством того, что человек смог бы, если бы лишь захотел. Новый Завет мыслит и возвещает иначе. Тот, через Кого созданы все вещи, не является творением Сам (1,3); Он существовал прежде нежели был Авраам (8,58) (Voigt).

· Иисус существовал до мира, и притом «у Бога» (1,1-2), будучи обращенным к Нему, единым с Ним, лицом к лицу, сердцем к сердцу. Отец пребывает в Сыне, как Тот – в Отце (17,21) (Voigt).

· Иисус не ходит по земле, как один из богов, которые при виде опасности каждый раз вовремя уклоняются и остаются невредимыми. Никто из них не позволил распять себя за мир. Но, каким бы близким Он ни был нам, как бы по-человечески и по-братски ни встречался с нами, как бы консеквентно к нам ни относился: Вопреки всякому утаиванию Божьего величия Он является и остается пришедшим свыше, возлюбленным Сыном (Voigt).

· Текст характеризует Иисуса, как уполномоченного Господа (32+35; 1,3; 17,2). Он произнес первое слово, Он скажет и последнее (Voigt).

· То, что мир не познал Его (1,10), ничего не меняет в том факте, что он Им живет (Voigt).

· Ища связи с людьми, Иисус делает это специфически человеческим способом. На сем основан тот парадокс, что Обладатель Божьего всемогущества находится среди нас, как крошечный (кричащий, дрыгающий ножками) Младенец, затем позже, как бедный, ведущий трудную жизнь, преследуемый и напоследок жестоко убитый Человек (Voigt).

· Отец дал в Его руку всё (35) – но это также означает то, что откровение, которое приносит Иисус, совершенно и не нуждается в дополнении (Voigt).

· Невозможно, чтобы еще раз появился кто-либо, который сменит и превзойдет Этого пришедшего свыше Господа (Voigt). (Даже Мухаммед спустя 600 лет).

· Мы не можем распоряжаться Богом, приобретать, заставлять, связывать Его. Но после того как – в свободе Своей благодати – Бог во Христе отнесся к нам так и признал Себя ответственным за нас, мы должны «располагать» обетованием спасения, на которое ссылаемся, за которое держимся, которое применяем в качестве оружия против греха, смерти и дьявола, от которого можем не отступаться в жизни и смерти (Voigt).

· Здесь не написано: Бог сказал миру Свое «да» - тогда ныне, чтобы всё было урегулировано, никому уже не нужно интересоваться Христом (Voigt).

· Отец любит мир (16) – Сын осуществляет, если так угодно: Он «приводит в исполнение» эту любовь. Поэтому наша позиция в отношении Христа решает, имеем ли мы вечную жизнь или же – сия другая возможность ни в коем случае не стала необоснованной – пребываем под гневом Бога (36) (Voigt).

· Подразумевается следующее: Верю ли я сегодня во Христа и позволяю ли Ему привести меня к Отцу или не делаю сего. Это решает то, как я однажды устою и устою ли в Последнем Суде (Voigt).

· Для нас данный текст может быть лишь приглашением обратиться сегодня к Тому, Кто пришел с неба для нашего блага, и искать своей жизни и спасения только у Него (Voigt).

· Между Иисусом и Крестителем (и всеми «великими» в Божьем Царстве) есть не только различие в величине того, что они получили с неба. Здесь, напротив, господствует контраст целой сущности в качественном отношении (de Boor).

· 32 – Только Этот Приходящий свыше в состоянии быть истинным «Свидетелем» небесных вещей, истины и реальности Бога. «Что Он видел и слышал, о том и свидетельствует» (de Boor).

· Но вновь, как уже в 1,5; 1,10-11; 3,11, приходит констатация непостижимого факта: «и никто не принимает свидетельства Его». Вопрос о Боге, о Его сущности и воле – вопрос, решающий всё. В Иисусе в мире стоит Единственный, Кто может ответить на этот вопрос, как «Свидетель», так как Он приходит с неба. И данный ответ, сего Свидетеля отвергают! (de Boor)

· Если мы смотрим на земной шар, где миллионы даже не слышали данного свидетельства, со знанием о неповторимости свидетельства Иисуса, тогда это трогает нас за душу: «и никто не принимает свидетельства Его». И всё-таки, если мы объедем земной шар, везде, даже в самых отдаленных уголках, мы найдем людей, принявших Весть. Они «запечатлели сим, что Бог истинен» (de Boor).

· В важнейшем смысле вера имеет дело с истиной. Прочная опора веры состоит в том, что она почитает Божью истину и правдивость (33). А греховным в неверии, напротив, является то, что оно делает Бога лжецом (de Boor).

· Здесь (34) сказано не о Божьих «словах» («logoi»), а о тех «словах» («rhemata»), которые являются «действующими», эффективными, создающими историю (de Boor).

· В верующем слушании Иисуса Бог как раз не отодвигается в сторону, но чествуется и признается, как верный и истинный (de Boor).

· Для Иоанна важно показать полное единство между Иисусом и Богом, между Отцом и Сыном (35) (de Boor).

· Между Отцом и Сыном царит чистая, светлая любовь. Но любовь дает, любовь обогащает Любимого, любовь радуется, когда в настоящем богатстве даров Любимый видим и признаваем. Бог дал в руку Иисуса не только «что-то», не лишь «много», нет – «всё» (de Boor).

· То, когда мы ищем и находим «всё» в Иисусе, только соответствует Божьей воле и чтит собственные действия Бога (de Boor).

· В стихе 36 не сказано: «Верующий в Бога». Это было бы совершенно неопределенным и отданным на произвол наших собственных мыслей вопросом. Также не говорится: «Верующий в Отца». Отца невозможно найти и Он не хочет быть найденным где-то в другом месте, кроме как «в Сыне», в Иисусе. Тот же, кто верит в Иисуса, полностью доверяется Ему, имеет с сим вечную жизнь (de Boor).

· Простое, ясное «обладание» этой жизнью выражается еще раз. Надо надеяться, человек не только будет иметь ее однажды после смерти или в день Страшного Суда, но «владеет» ею в данное время. Веря в Иисуса, Он живет вечной жизнью уже сейчас (de Boor).

· Весть об Иисусе не обещает неопределенное будущее, но призывает человека к принятию и приобретению жизни здесь и сегодня (de Boor).

· Однако, как уже в стихе 18, это неслыханное обетование защищает угроза, в точности соответствующая в своем ужасе славе обетования и охраняющая данное обетование от всякого поверхностного ложного понимания (de Boor).

· При этом Иоанн заменил формулировку «не верующий в Сына» на выражение «непокорный Сыну Божьему» не только ради языкового разнообразия. Подобно Павлу (Рим.1,16; 2 Фес.1,8), он понимает «веру», как «повиновение». Вера – не произвольное поддакивание каким-либо учениям и воззрениям. Вера – послушание Тому, Кто встречает нас светом Божьей истины (de Boor).

· Вера: меня победила истина, которой я ныне должен «повиноваться» (de Boor).

· Тот, кто отказывает Иисусу в послушании по вере, «не увидит жизни». Он лишился всякого права на «жизнь» (de Boor).

· Как Павел (Рим.1,18), Иоанн предполагает, что Божий гнев пребывает над всем человечеством. Этот гнев Божий ликвидирован единственно там, где безгрешный Божий Сын сделан грехом и, таким образом, уносит, как Божий Агнец, грех мира (de Boor).

· Тот, кто отвергает послушный шаг веры к Иисусу, (неизбежно) остается под гневом Бога. Никакое личное благочестие, никакое собственное «доброе отношение» не может спасти его от Божьего гнева. В своем неверии он отказался от единственного спасения. Итак, ему следует пойти под бремя Божьего гнева (de Boor).

· Лишь стихи 16 и 36 вместе говорят нам настоящую истину. Они защищают друг друга от ложного понимания. О Божьем «гневе» мы говорим правильно только тогда, когда со всею силой возвещаем Божью любовь, приготовившую нам спасение от гнева. Но Божью «любовь» мы возвещаем верно лишь тогда, когда не утаиваем при этом всю серьезность Божьего гнева. Следует сказать о том, что над каждым, кто пренебрегает Божьей любовью в пожертвовании Сыном, «пребывает» Божий гнев (de Boor).
2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument1
Dokument1 – Страница 4

