01-5 Прославление Захарии – Лк 1,67-79
Лк 1,67-79
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· Какое великое событие только что произошло в контексте?

· Обрати внимание на союз «и»! 67

· Кто такой Захария?

· Что он пережил в последнее время?

· Быть наполненным Святым Духом – это что-то особенное?

· Что означает «пророчествовать»?

· Какое греческое слово обозначает слово «Господь»? 68

· Что значит предложение: «Благословен Господь»?

· Почему Господь называется «Богом Израиля»?

· Какое значение имеют здесь слова «посетил» и «сотворил избавление»? Лк.7,16

· Что такое «рог спасения»? Пс.131,17; 69

· Что подразумевается здесь под словом «дом»?

· О чем хочет сказать это дополнение? 70

· Обрати внимание на союз «что»! 71

· К чему относится данный союз?

· Какие враги были тогда у Израиля?

· Как можно было от них избавиться?

· Кто в то время ненавидел Израиль?

· Что такое «милость»? 72

· Почему говорится: сотворит милость с «отцами нашими»?

· Почему важна «память»? 

· Что подразумевается под святым заветом и клятвой? 72/73

· Что означают слова «дать нам»? Что?

· Посмотри Быт.22,16-18 и Мих.7,20!

· Что значит «избавление»? 74

· Кому мы должны служить? 75

· Сколько времени и каким образом?

· Что означает «святость»?

· Что означает «правда»?

· Что значит служить «пред Ним»?

· О каком младенце здесь идет речь? 76

· «Пророк Всевышнего» - почетное звание?

· Кто называется словом «Господь»? Ср. с 68!!

· Что значит «приготовить пути Ему»? Мал.3,1

· Что подразумевается под «уразумением спасения»? 77

· Кто должен дать познание спасения?

· Что подразумевает формулировка: «уразуметь в прощении грехов»?

· Что такое «благоутробное милосердие» (72)? 78

· Обрати внимание на нежность: «Бога нашего»!

· Что подразумевается под выражением «Восток свыше»?

· Почему здесь употребляется слово «посещать»?

· Обрати внимание на союз «чтобы»! 79

· Где находятся сидящие «во тьме и тени смертной»?

· О ком думал в 9,1 Исаия?

· Что такое путь мира?

· Кто должен «направить» (выровнять) наши ноги?

· Почему Лука включил эти стихи в свое Евангелие?

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 67 Святой Дух входит в Захарию и повелевает ему пророчествовать

· 68-75 Благословен Бог за давно обещанный рог спасения, который сейчас избавляет нас от наших врагов и дает нам возможность служить Ему на протяжении всей жизни.

· 76-78а Иоанн станет Его герольдом и благодаря милосердию Бога будет способствовать познанию через прощение грехов 

· 78б-79 Божий свет явится сидящим во тьме и направит их на путь мира

1.5.2 Для сердцевины
· Лука хотел позволить своим читателям поучаствовать в началах посещения Богом Его людей и показать, как после долгого молчания Бог вновь начал исполнять Свои обещания и приближается к Своим людям.

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Неожиданно: Бог (несмотря ни на что) приходит к нам

План: 
1. С рогом Своего спасения

2. с благоутробным милосердием

3. со Своим светом

- - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Бог посещает нас в Своем Христе (Voigt)

План: 
1. Он дарит нам свободу служить Ему

2. Он доставляет нам радость узнавать Его
---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

---------------------------

Цель: 

План: 
1. 



2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· Отрезки 68-75 и 76-79 имеют различный характер: один является «эсхатологическим гимном», другой – пророчеством (Voigt).

· К предыдущему рассказу тесно примыкает Псалом: первая часть развивает то, что сказано в стихе 64, вторая – отвечает на вопрос в стихе 66: кем станет ребенок (Voigt).

· Сошествие Святого Духа (67) указывает на наступление времени спасения; Захария говорит в Духе (Voigt).

· Мессианский смысл становится ясным благодаря ссылке на дом Давида (69; ср. с 32) (Voigt).

· Выражение «в дому Давида» не позволяет сомневаться в том, что Захария рассматривает деву Марию, как потомка Давида (Rienecker).

· Во множественном числе слова «враги» (71) мог бы быть суммированным скверный опыт столетий. … Спасение понимается с точки зрения политики (Voigt).

· «Милость» (72) обозначает незаслуженное творение Богом спасения. «Завет» - законное обещание (Voigt).

· Младенец называется лишь «пророком Всевышнего» (76), а не Сыном Всевышнего (стих 32)! (Rienecker)

· Для настоящего израильтянина пророк был чем-то особенным. Пророки были незаурядными явлениями в подлинной истории Израиля. Казалось, в них Израиль (Божий воин) доходил до своего истинного призвания. Пророки представляли собой живое свидетельство того, что Бог находился со Своим народом. И вот, как долго не восставал пророк! После Малахии прошло четыреста лет. Если с тех пор в возникших после вавилонского пленения синагогах во все субботы и читались «пророческие слова» (Деян.13,27), то это всё-таки не могло заменить выступление живых пророков (Rienecker).

· На заднем плане держится ожидание возвращения Илии (76; ср. с 17; Мал.3,1). Христианская традиция видит в «kyrios» Иисуса и делает Крестителя человеком, пролагающим Ему путь (Voigt).

· Спасение, которое даст «уразуметь» Креститель, будет состоять в прощении грехов (77) (Voigt).

· Божье милосердие присутствует в Иисусе (78) (Voigt).

· Может быть, нам мешает архаичный стиль речи Захарии. Его ощутил уже Лука. Ведь сам он говорит иначе. Однако, вероятно, он знает о том, что, если высказывание вырвать из его исторического контекста, оно изменяется: оно теряет свою реальность. То, что литургический язык не боится молиться словами отцов, разнообразно демонстрируется нам во всей Библии (Voigt).

· Как мы видим в стихах 67.72.73, Псалом тесно связан с опытом веры Захарии и Елисаветы (Voigt).

· В пророческой речи (67) Захария, который так долго был немым, указывает на «нынешние неслыханные перемены». Фигурой, в появлении которой заявляет о себе данный великий поворот, является Креститель: он - пророк Всевышнего, предтеча, человек, пролагающий путь (76) (Voigt).

· Мир приходит в движение. Ожидается Мессия, да, в мир грядет Сам Бог (Voigt).

· Мировая история вступает в свой период Адвента. Мы живем в новой поре мира, утром нового Божьего времени. Обнаружение его признаков и примет нуждается в особенной духовной заинтересованности. Сначала Захария не осмыслил (18) то, о чем ему сказал Ангел (13-17). Теперь же он понял: Настает мессианская эпоха (Voigt).

· Священник стал пророком (Voigt).

· Почему Бог так долго скрывает Свое спасение? (Voigt)

· До дня Христа Евангелие сохраняет характер обетования: но исполнение не заставляет себя ждать уже сейчас, и тем более осуществится в день Второго Пришествия (Voigt).

· Но для чего тогда ожидание? … Ответ мог бы заключаться в том, что отношения между Богом и нами именно таковы, что у них есть история (Voigt).

· Истина Бога – не лишенная отпечатка времени общая истина. Она осуществляется тогда и там, когда и где этого хочет и дает Себя Бог. Таким образом, история между людьми также обладает своими различными стадиями. Так к возникновению любви между мужчиной и женщиной принадлежат и моменты «еще нет», ожидания и тоски, когда совершенствуется и проходит проверку личное сосуществование (Voigt).

· Когда пробивает Божий час, тогда это значит следующее: «Теперь время благоприятное» (2 Кор.6,2), ныне «пришла полнота времени» (Гал.4,4) (Voigt).

· Захария употребляет грамматическую форму «аорист», будто всё, что он должен прославить, уже осуществилось (Voigt).

· Согласно хорошо известному нам из Ветхого Завета способу пророчества Захария уже в начале истории видит всё готовым и завершенным. В ребенке его вера уже увидела наступление совершенного спасения (Rienecker).

· В стихе 78 сказано: «посетил нас». Захария еще стоит перед порогом. Однако он знает о том, что мир теперь приводится в движение Богом (Voigt).

· Уже тот факт, что с Захарией – впервые после Малахии - заново пробуждается пророчество, относится к отличительным знакам времени спасения (Voigt).

· Первая часть Псалма выражает традиционную мессианскую надежду. … Бог вновь и вновь призывался на помощь и также узнавался, как Освободитель, Искупитель, Спаситель (Voigt).

· (Для нас, немцев:) Церковь, в чьей руке находится Священное Писание, не преследует Израиль, не может связываться с теми, кто «ненавидит нас» (71), и также не смеет молчать тогда, когда «рука» врага безжалостно убивает Божий народ (Voigt).

· «Рог спасения» (69). Но образ взят не от рогов жертвенника, прикоснуться к которым стремились искавшие спасения люди, а от рогов вола, в которых заключается мощь данного животного. … Рог спасения силен пронзить и убить древнего змея и всех его потомков (Rienecker).

· Оба стиха 71 и 72 развивают понятие «рог спасения» из стиха 69 (Rienecker).

· Борьба, которую ведет, как «рог спасения» из дома Давида, Христос (69), направлена не против людей, но против «древнего злого врага», чьими инструментами являются те, кто на этой земле притесняет, истязает, убивает и забрасывает химическими бомбами других (по Voigt).

· Наши отношения с Богом нарушены хуже, чем только могуществом внешних врагов. Наше греховное восстание против Бога загнало нас в иной лагерь, а именно в стан невидимых злых сил (Voigt).

· Уступка злу лишает свободы. Сначала хотелось; теперь уже нельзя иначе (Иоанн.8,34).

· Тот, кто проиграл у Бога, несвободен для нового начала. … Спасение может состоять лишь в «прощении их грехов» (Voigt).

· Новая – адвентская – ситуация мира: Мы должны быть «избавленными» (68.74) к свободе Божьих детей, которые могут служить своему Богу без страха (Рим.8,15; 2 Тим.1,7). Время неулаженного конфликта миновало. Что бы ни говорило в нашей биографии и в документах «клеветника» (Откр.12,10) против нас, это уже не играет роли. Нас «избавил» Бог (Voigt).

· Имя Иисуса Христа еще не прозвучало. Молясь Псалмом, христианская община видит в избавляющем нас Боге только Его (Voigt).

· Проклятия Бога больше нет. Мы можем беззаботно приходить. Иначе: Он Сам приходит и забирает у нас нашу заботу. Если мы это поняли и принимаем, мы, как освященные и оправданные, будем ныне служить Богу на протяжении всей своей будущей жизни (Voigt).

· Адвентским является ОН. Бог «посетил» Свой народ. Он Сам пришел или: Он придет. Мы спрашиваем не только о том, что Он нам приносит и дает, но и о том, кто Он для нас. Нас интересует Он Сам! (Voigt)

· Греческий (и еврейский) глагол «посещать» (78) имеет, прежде всего, простой смысл - «смотреть за чем-либо», но затем и: «узнать, как у кого-то дела» (1 Царств 17,18; Деян.7,23), «заботливо обратиться к кому-нибудь» (Исх.3,16; Иак.1,27). Отсюда слово приобретает значение великого милостивого обращения Бога к Своему народу (Быт.21,1; 50,24-25). Бог приходит в мир. Он останавливается у нас. Он присматривает за нами. Он заботится о нас. Он переступает наш порог. Это можно уяснить себе в сценах, где Иисус приходит к людям, как Гость (Voigt).

· С давних пор - «от века» (70) – обещано, что Бог хочет «сотворить милость с отцами нашими» (72-73). Стих 78 говорит о том, как именно эта милость способствует пришествию Господа в мир. Бог позволяет судьбе Своих мятежных и поэтому скверных людей задеть Себя за живое. Она волнует Его сердце и не дает Ему покоя (Voigt).

· Греческое выражение «благоутробное милосердие» (78) означает: «недра сострадания». Согласно представлению Ветхого Завета они являются местом всех более глубоких ощущений, в особенности, сочувствия и любви (Иоанн.3,16) (Rienecker).

· Если Богу приписываются такие сильные эмоции, тогда это - лишь выражение Божьей любви к тем, с чьей потерянностью Он не желает мириться (Voigt).

· Но одновременно текст также говорит об индивидуальном обязательстве Бога («завет»). Бог заключил Свой «святой завет» (72). Вместе с тем Он связал Себя (разъясним себе это на примере Быт.9,11) (Voigt).

· Впрочем, значение имени Захария таково: «Господь помнит». Библия не боится говорить о Божьей клятве. Имя Елисавета может означать: «Божья клятва» (Voigt).

· Мышление церкви не исключает историю. Церковь помнит Божьи обещания и Его прежние дела. Ее проповедь на каждом Богослужении о том, что когда-то сказал и сделал Бог, является чем-то объективно необходимым (Voigt).

· Исполнение в нас обещаний Бога вместе с тем означает то, что с ними, «отцами» (72), Бог творит милость. За этим стоит представление о том, что отцы, пребывающие в небесном раю, участвуют в судьбе своего народа (Voigt).

· Вестник (76) сигнализирует о Грядущем. Он готовит Ему путь. Мир не должен встретить Бога неподготовленным. Призыв к изменению взглядов (обращению) еще сегодня прокладывает в общине дорогу грядущему Христу (Voigt).

· Грядущему Богу – грядущему Христу? Что верно? Пока эта песня (Benedictus) была песней общины Крестителя, под «Господом» (76) мог подразумеваться «Бог Израилев» (68). Христианская община сделала тогда то, что также встречается во многих других местах Нового Завета: она узнала в Иисусе Христе Господа Иегову Ветхого Завета (Voigt).

· «Отрасль-Мессия» классических мест стал – следуя их переводам в Септуагинте - «Востоком свыше». Он - уже не Побег от корневища, а Светило, и притом не такое, какое всходит, появляясь из «бездны» за линией горизонта, но такое, какое показывается «с высоты» неба, от Бога. С точки зрения христологии место очень важно именно потому, что оно не пользуется одним из существующих титулов Бога (Voigt).

· Посещающего нас Бога и Господа «увидят» те, кто сидит во тьме и смертной тени (79). Текст видит перед собой Ис.9,1. Своего Бога узнают бедные и убогие, несчастные и павшие духом – далеко ходить не надо (Voigt).

· Если Христос отправился к нам, тогда это означает выступление в путь и для нас (Voigt).

· Захария называет Бога Израиля реально живым, вечным и истинным Богом Израилевым (68). Теперь Этот Бог Иегова посетил Свой народ (Rienecker).

· Бог помнит о Своем завете (72-73). Он еще не сожалеет о том, что избрал сей народ, этот упрямый народ, который не уставал сердить Его, чья история является целым рядом злых измен и поэтому также страшных судов; данный народ, кому Он дал такие великие откровения, в ком Он совершил огромные чудеса, когда помогал им выбраться из многих больших нужд; народ, убивавший и побивавший камнями посланных ему Его пророков! И всё-таки Господь думает о Своем завете! (Rienecker)

· Стыдимся ли мы греховности своего недоверчивого сердца, делающей необходимым то, что Бог должен еще и клясться? Но прямо-таки неслыханным было бы наше нежелание верить даже клянущемуся Богу! (Rienecker)

· Великая цель, славный плод избавления (74-75) – «служение Богу в святости и правде» (Rienecker).

· Восхвалив великое спасение своего народа, Захария обращает свой взгляд на ребенка Иоанна. «И ты, младенец» (76). Захария говорит не: «ты, мой сын», но: «ты, младенец»; отец так сильно отходит в отношении дела на задний план, что видит в своем Иоанне воплощение себя (Rienecker).           

2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument3
Dokument3 – Страница 4

