62-4 Я хочу, чтобы меня нашли – Иер 29,1-14
Иер 29,1.4-7.10-14
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· Что ты знаешь об Иеремии? 



1

· Какие исторические данные тебе известны?

· Почему Иеремия написал это письмо в Вавилон?

· Когда он его написал?

· Почему и сколько времени эти люди уже были в Вавилоне?

· Насколько велика была в Вавилоне группа иудеев?

· Что подразумевается под «остатком старейшин»?

· Где в Библии что-то говорится о вавилонском пленении?

· Обрати внимание на авторитет, с которым пишет Иеремия!   4

· Что означают слова «Господь Саваоф»?

· Почему здесь важно то, что Бог называет Себя «Богом Израиля»?

· Кто такие пленные?

· Кто позволил увести их в плен?!!!

· Обрати внимание на усиление: «строить – жить – сажать - обзаводиться семьями – женить детей»!   5-6

· Где еще в Библии встречается поручение «Размножайтесь!»?   6

· Почему так подчеркивается слово «там»?

· Почему они «не» должны «умаляться»?

· О каком городе идет речь в стихе 7? 


7

· Почему тогда для иудеев это было вызовом?

· Что такое «благосостояние» города?

· Как можно искать «благосостояния города»?

· Обрати внимание на повторяющееся местоимение «Я» (4+14)!

· Можно ли молиться Иегове вне Иерусалима / Израиля?

· Тогда это было подлинным вопросом!

· Когда городу «хорошо»?

· Обрати внимание на связь между выражениями «молиться», «при благосостоянии его» и «вам будет мир»!

· Обрати внимание на конструкцию: «ибо …, и …»!

· Обрати внимание на союз «ибо»! 



10

· Сколько поколений сменится за семьдесят лет?

· Чего ожидали пленные?

· Какое «доброе слово» здесь подразумевается?

· Какое место подразумевается под «сим местом»?

· Обрати внимание на повторяющийся союз «ибо»! 
11

· Как можно перефразировать слова: «ибо Я знаю»?

· Что приходит тебе на ум в отношении «намерений Бога»?

· Что такое «мысли мира»?

· Обрати внимание на то, что конец стиха переводится по-разному!

· Прочти различные переводы!

· Что подразумевается под этой последней частью предложения?

· Какое обетование! 





12-14

· Осознай значение отдельных глаголов!

· Что обещает сделать Бог?

· Что должен сделать человек?

· Обрати внимание на конструкцию «и …, и …»! 

13-14

· Почему Бог «будет» и «хочет»? 


12+14

· О чем хотел сказать своим пленным землякам этим письмом Иеремия?

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 1-3 

Исторический фон письма

· 4-7 

Требование приготовиться к длительному периоду

· 10-14 
В чужом месте вы не одни! Даже для вас есть будущее!

1.5.2 Для сердцевины
· Своим письмом Иеремия хотел объяснить изгнанным в Вавилон людям, что срочного освобождения не будет, но: они должны принять действия Бога, заботиться о благополучии своего окружения и уже сейчас радоваться тому, что однажды осуществится освобождение.

1.6 Новозаветные мысли

· Жизнь в ожидании освобождения во славе

· Смиритесь под крепкую руку Божию – 1 Петра 5,6

· Мы призваны благословлять – 1 Петра 3,9

· 1 Тим.2,2

· Обещание Иисуса слышать молитвы

· Используйте время – Еф.5,16
2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: У Бога есть для тебя будущее и надежда!

План: 
1. Человек пожнет то, что он сеет

2. Бог хочет действовать через нас

3. Мысли мира и славы для конца

- - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Бог хочет …

План: 
1. чтобы мы были с Ним,

2. поэтому иногда Ему приходится нас останавливать

3. и заново изменять.

4. У Него есть мысли мира

- - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Жизнь здесь и сегодня – как она выглядит? (Voigt)

План: 
1. Готовиться к данным фактам

2. Использовать их для окружающего нас мира

3. Ориентироваться на предназначенное нам спасение

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

---------------------------

Цель: 

План: 
1. 



2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· В 598 г. до Рождества Христова Навуходоносор завоевывает Иерусалим, свергает восемнадцатилетнего Иехонию, который сидит на троне после смерти своего отца Иоакима только 3 месяца, и депортирует его, вместе с большой частью аристократических кругов, в Вавилон (Gradwohl).

· Иеремия использует предоставляющуюся возможность для передачи письма. Царь Седекия посылает к вавилонскому правителю двух людей (3) (Gradwohl)

· В Ветхом Завете упоминается о некоторых других письмах: 2 Царств 11,14-15; 4 Царств 5,5; 10,2; 19,14; 20,12; 2 Пар.21,12 (Gradwohl).

· Письмо Иеремии передано рудиментарно и мысленно должно быть дополнено приветствием, возможно, также заключением. Осталась лишь основа: Божья весть пленным (Gradwohl).

· Еврейское выражение «будущее и надежда» (11) можно также перевести следующим образом: «будущее по желанию»; «многообещающее будущее» (Gradwohl).

· В главах 28 и 29 речь идет об одном и том же вопросе: люди не должны бунтовать против вавилонского царя (Gradwohl).

· Эта глава также опирается на 24,1-10. … Кроме того, данную главу следует сравнить с главой 36: Божье Слово становится Писанием! Здесь и там пророческое Слово, написанное по поручению Бога, претерпевает то же самое, что должен переносить и сам пророк, а именно презрение и глумление (Schneider).

· Перечисление показывает (1), что и в изгнании в какой-то форме сохранился «общественный строй», как это было на родине (Gradwohl).

· Иеремия использует три разных титула Бога, и все три встречаются в главе 29: «Так говорит Господь»: стихи 10.16.32; «Так говорит Господь Саваоф»: 17; «Так говорит Господь Саваоф, Бог Израилев»: 4.8.21.25 (Gradwohl).

· Он обнаруживает Себя, как «Господь Саваоф» (Ос.12,5), как Господь «небесного воинства» (3 Царств 22,19), а также, как Господь «воинства» Израиля (Исх.7,4; 12,41). Двойная деятельность в качестве Правителя над «воинствами» неба и земли показывает Его огромную власть (Gradwohl).

· Надежды депортированных людей на быстрое возвращение домой вскоре после первого изгнания, стало быть, после 597 г. до Рождества Христова понятны (Voigt).

· Мы не знаем, почему обращение относится лишь к остатку старейшин (1). Однако это слово также означает «предпочтение», обращение могло бы касаться знатных старейшин (Voigt).

· 70 лет (10) – круглое число. В 27,7 Иеремия говорит о трех поколениях (Voigt).

· Подчеркнутое «Я» (11) можно было бы перефразировать так: «Вы не понимаете свою судьбу, но Я знаю мысли, которые Я, только Я, имею о вас» (Voigt).

· Для людей, к которым относится здесь обращение, ситуация диаспоры Божьей общины является чем-то совершенно новым, судьбоносным поворотом, не преодоленным внутренне, как кажется, еще никоим образом (Voigt).

· Согласно тогдашнему образу мыслей и веры потеря обещанной Богом родины и изгнание в страну, где не живет Иегова, означали нечто большее, чем прерывание хорошо знакомого и любимого. … Бог не только далеко, следовательно, недосягаем, но Он вместе с тем против них (Voigt).

· То, что представляется в судьбе ссылки, является крайним случаем положения вещей, с которым Божья община всегда принципиально имеет дело. Церковь «рассеянна» в мире (Voigt).

· То, что церковь окружена нехристианской средой, неудивительно (Фил.3,20; 1 Петра 2,11; Евр.13,14). Толкование должно стремиться к тому, чтобы показывать, каким образом то, что назвали «эсхатологической жизнью», хотя в напряжении, вообще производит нас на свет, но не отдаляет от мира, а обязывает о нем заботиться (Voigt).

· Нас предостерегают от опасности стать обязанными «земле», так как мы ропщем на то, что не находимся в «небе» (Voigt).

· Люди болезненно тоскуют по Иерусалиму (Voigt).

· Письмо предполагает, что изгнанные пребывают в особенном состоянии противоречивости: между тяжелой внутренней парализованностью и большой надеждой (Voigt).

· Паралич: ибо они не могут постичь того, что Бог позволил увести их в языческую страну. … Тяжелее всего им было жить в языческой, т.е. в нечистой стране. Они исключены из Богослужения святого народа (Пс.41,3-5; 136). Для обычного израильтянина празднование Богослужения вне общества храма было тогда нонсенсом (Voigt).

· Прочтем угрозу пророка Амоса (7,17) (Voigt).

· Надежда: Если Бог не хочет ставить на карту Свою честь и правдивость, Он не может оставить Своих людей язычникам навсегда, даже на долгое время. Он «должен» нас освободить! Вскоре настанет момент, когда данный вавилонский инцидент закончится (Voigt).

· Иеремия этому противостоит. Всякое время – Божье время! В каком бы положении ни находился человек, он должен распознавать и воспринимать, принимать и использовать нынешний час, как час Бога (Voigt).

· Иногда мы говорим о «пустом времени» - словно кто-то ожидает следующего поезда, осуществляет весьма нежелательное пребывание в больнице или даже отбывает срок заключения. Время ожидания без смысла и содержания, лишь в разрезе суждения о том, что оно пройдет; стало быть, желания, чтоб оно исчезло и было записано в жизни на счет потерь. Иеремия учит читателей своего письма совершенно иному (Voigt).

· Время изгнания относится к жизни. Оно хочет быть наполненным смыслом, его возможности должны быть исчерпаны (Voigt).

· Пленные должны делать то, что в силу здорового инстинкта делали «сыны Иакова» (Быт.47,27) (Gradwohl).

· Стройте дома (5)! Дом строится быстро. Сажайте сады и питайтесь их плодами! До плодоношения дерева проходят годы! А, если речь уже идет о создании семей и вступлении в брак детей и внуков, тогда в виду имеются поколения (Voigt).

· «Размножайтесь»! Здесь пробуждается воля к жизни. Иеремия хочет, чтобы пленные считались с данными фактами, принимали жизнь такой, какая она есть (Voigt).

· Непринятие делает пассивным. Принятие активизирует. Здесь возникают дома и сады, здесь подрастают дети. Всякое время – Божье время! (Voigt)

· Любое место – Божье место! То, что Бог пребывает и в сей стране, люди узнают из данного письма только по тому, что Ему можно молиться (12). От всего другого нужно – и можно отказаться. За этим стоит уверенность в том, что Бог является Творцом и Господом всего мира. … То есть: в мире нет места, где человек был бы покинут Богом (Voigt).

· Божья община ожидает грядущего. Как показывают Послания к Фессалоникийцам, она находится в опасности упустить в большой надежде на будущее настоящее (Voigt).

· Иеремия не устраняет данный «конец» (11). Он говорит о возвращении домой. Нам следует переложить это в новозаветное (Voigt).

· Однако на самом деле «семьдесят» лет – это только шестьдесят лет, так как с 598 г. до Рождества Христова (депортация Иехонии) до указа Кира (538 г. до Рождества Христова) прошло ровно шестьдесят лет. Kimchi был недоволен «круглым числом» и посчитал так: от депортации Седекии (586 г. после разрушения храма) до постройки нового храма (весна 515 г.). При этом получается 71 год (Gradwohl).

· Избавление осуществляется не потому, что пленные основательно очистились бы покаянием и поэтому обнаружили бы себя достойными возвращения, но исключительно потому, что пришел час Бога и час Вавилона (19) (Schneider).

· Для пророка важно то, чтобы человек, говорящий «Иерусалим», не бездельничал в «Вавилоне», будто эти семьдесят лет также не принадлежат Богу. Он хочет, чтобы мы жили (Еф.5,16) (Voigt).

· Времена, которые мы легко рассматриваем, как времена ожидания, важны и драгоценны в великой истории Бога. Нам поручено что-то из этого сделать! Сего хочет Бог. И то, что мы видим только, как негативное, нежеланное, могло бы стать нам дорогим. Дом в Вавилоне, сад с изобилующими плодами деревьями, семьи, радостно живущие вместе – всё потому, что так вел и хотел Бог, ожидающий того, что мы это примем (Voigt).

· «Заботьтесь о благосостоянии города», или, в ином переводе: Ищите благополучия страны, в которую Я (!) вас привел (Voigt).

· Израильтяне (верующие) несут ответственность за мир. В данном случае особенно жесткое требование. … Искать благосостояния города или страны: Это предполагает, что здесь аннулируется ненависть, неприязнь, предубеждения и жажда мести (Voigt).

· Согласно Талмуду стих 5 говорит не о подлинном повелении, а лишь о «добром совете». Совет действительно хорош, так как он воздает должное реальности (Gradwohl).

· Где бы ни жила рассеянная в мире Божья община, она должна жить не без мира, тем более, не против мира, но для него и с ним (Voigt).

· Не: Чем хуже идут дела мира, тем лучше шансы для церкви. Но: Ищите благосостояния города. При этом не потеряем из виду такие предложения, как Рим.12,2. Христиане отличаются от своего окружения, если их христианство состоит не в одних только словах. Они знают о том, о чем не знает и не может знать мир. Они знакомы со спасающей силой Бога (Рим.1,16). У них есть надежда, которая оправдается. Однако всё это не должно побуждать их высокомерно отдаляться от мира. Напротив, если кто-то знает о том, что нет причины ставить себя выше кого-то, тогда это должны быть христиане. А они обязаны знать своего Бога, желающего, чтобы все народы получили благословение (Voigt).

· Община в диаспоре: Иисус называет ее солью земли и светом для мира (Voigt).

· Число (количество пленных) не важно. Они имеют большое значение для Вавилона. Они должны молиться за Вавилон Иегове (7). Здесь и сегодня священнической задачей Божьей общины является выступление в защиту окружающего ее мира (Voigt).

· «Молитва за государство» до сегодняшнего дня произносится на всех субботних Богослужениях, ибо его мир – мир всех живущих в нем людей (Gradwohl).

· Никакой ненависти, никакого недоверия, взамен заместительная молитва за мир. Кто еще должен ходатайствовать за мир перед Богом, если не христиане (Быт.18,23…)? (Voigt)

· Молитва общины – это служение! (Voigt)

· Пока мы, христиане, не только не осознаем значение данного «молитвенного труда», но и не станем открытыми для нехристианского мира, должно будет произойти еще многое (Voigt).

· «Благосостояние» города – это его «спасение» (шалом). Мы должны будем понять слово в его пространственности. Следует подумать о благополучии, здоровье, счастье, спокойной совместной жизни, о мире, покое, ненасильственном сосуществовании народов, и о мире между Богом и людьми, примирении мира с его Богом (Voigt).

· Общине нужно много молиться. Она делает сие не на свой страх и риск, но потому, что к этому призвана и на это уполномочена (Voigt).

· Бог дает познать, что Он имеет мысли спасения, а не несчастья (11) (Voigt).

· Невозможно желать непосредственно обнаруживать по ходу истории, каким его назначает Бог, Его намерения и Его мнение. Предназначенное нам страдание не является признаком того, что Бог против нас. Да, христиане будут хвалиться даже скорбями, так как именно в них Бог осуществляет Свои мысли спасения (Voigt).

· Даже если о суде говорится всерьез, даже если Бог действует жестко и наказывает не только для видимости, Он может намереваться делать добро. Мы должны покоряться скрытому господству Бога и придерживаться Его ясного Слова (Voigt).

· «Подлинное дело» Бога – Его спасение; какими бы серьезными ни считались Его суд и наказание, они представляют собой лишь «чуждое» Ему «дело» (Лютер). Бог верен Своим обещаниям (Voigt).

· Может быть, мы видим только тьму. Но «Я, Я очень хорошо знаю, какие мысли Я имею»! Наша неверность не может отменить верность Бога (Рим.3,3) (Voigt).

· Ситуация диаспоры церкви – переходный период. Обещание возвращения домой имеет для новозаветной общины строго эсхатологический смысл. Земная судьба пленных становится прообразом того, что планирует с нами Бог. … Через три поколения день возвращения домой настал. Христиане ожидают того, что их Господь сотворит Свое Царство во славе (Voigt).

· Имеющий мысли спасения Бог доступен для Своей общины и хочет позволить найти Себя уже сегодня, даже в вавилонской, стало быть, языческой земле. Там, где Бог это обещает, уже есть мир и спасение. Община Бога обладает своим блаженством в том, что она может приходить и имеет доступ к Богу (Voigt).

· Бог обещает не только «что-то», но Самого Себя! (Voigt)

· «То, что вы должны выдержать семидесятилетнее рассеяние, служит вам на добро; ибо тогда ваше сердце смирится. Смирение же станет причиной вашего доброго конца и вашего благого будущего, когда вы однажды возвратитесь в землю» (Gradwohl цитирует M’zudat David).

· Целью Божьих мыслей – «Его планов» всегда является благословение и счастье человека (Gradwohl).

· История из Midrasch к Втор.11,27: „Один человек сидит на пересечении двух путей. Один из путей сначала гладок, затем на нем появляются шипы и препятствия. Второй в начале тернист, но потом становится ровным и легко проходимым. Сидящий на перекрестке мужчина обращает внимание странников на обе дороги» (Gradwohl).

· Согласно стихам 12-13 условием Божьего обращения является зов человека, его молитва, его поиски Бога (Ам.5,4) (Gradwohl).

· При помощи двойного выражения «говорит Господь» (14) подтверждается заверение. … Изгнание закончится, однако прежде оно будет длиться долго (Gradwohl).

· С этим обетованием, которое исполнится лишь в грядущие времена, можно, однако, жить уже сегодня! (Schneider)

· Когда Кир разрешил своим указом (538 г.) возвращение, вернулась только небольшая часть. Значительное количество осталось и ограничилось отправлением денег для помощи борющимся в Иерусалиме и его округе с большими экономическими и другими трудностями реэмигрантам (Ездра 1,4-6; 3,3.12) (Gradwohl). 

· Спустя столетия в Вавилоне был составлен Вавилонский Талмуд (около 500 г. до Рождества Христова) (Gradwohl).

· И в аномальных обстоятельствах можно строить лучшее будущее (Gradwohl).

· Из данного письма мы узнаем о том, как взгляд на широкие действия Бога в истории дарит познание того, что необходимо сделать в настоящий момент (Schneider).

· Тот, у кого нет Божьей широты, также не видит Сегодня (Schneider).

· Оставайтесь сильными, пока Бог не совершит в вас окончательное действие (5-6)! (Schneider)

· Требуя в «нечистой» загранице ходатайства во имя Бога, он продвигается на линии 7,1-15 дальше. Божье присутствие нельзя привязать как к определенному дому, так и к определенной стране (Schneider).

· В то время как Иеремия уже не может молиться за свой народ (7,16; 11,14; 14,11), Израиль должен молиться за свое языческое окружение! (Schneider)

· Именно ходатайство делает свободным ожидать Божьих действий и в других (Schneider).

· Ходатайство за других дарит благополучие для жизни молящегося (Иов 42,10) (Schneider).
2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument1
Dokument1 – Страница 4

