42-4 Бог дает Слово – Иер 23,16-29
Иер 23,16-29
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· К какому большому отрезку принадлежат наши стихи?

· Что ты знаешь о пророке Иеремии?

· Какие важные события произошли в его время?

· Кто такой «ГОСПОДЬ Саваоф»? 



16

· Откуда у Иеремии эта власть говорить?

· Разве он не может ошибаться?

· Обрати внимание: Пророк не поддерживает пророка!

· Откуда известно, что другие «обманывают»?

· Откуда известно, говорит ли человек от собственного сердца или от Бога?

· Кто такие «они»? 





17

· Кто «пренебрегает Словом Господа»?

· Почему «они» так говорят?

· Обрати внимание на контраст: «но»! 


18

· Как должен звучать ответ на эти два вопроса?

· Подобные вопросы возникают у Иова!

· Что хочет сказать через Иеремию этим стихом Бог?

· Обрати внимание на акцент при помощи слова «вот»! 
19-20

· Кто подразумевается здесь под «нечестивыми»?

· Что сделает в тогдашней ситуации «гнев Господа»?

· Какое время «подразумевается» под «последующими днями»?

· Обрати внимание: От первого лица говорит Сам Бог! 
21-22

· Почему люди выступают в качестве пророков?

· Почему они действуют по поручению Бога?

· Обрати внимание на комбинацию: «ибо …, то …»!

· Каково желание Бога для Своего народа? 

22

· Обрати внимание на то, что речь идет о «Божьем народе»!

· Каким образом человек исправляется?

· Почему верующий человек должен изменить образ мыслей?

· Что Бог подразумевает здесь под словами «вблизи» и «вдали»?   23

· Какой Бог задает здесь вопрос? Опиши Его немного!

· К кому говорит Бог здесь, в стихе 24? 


24

· О чем Бог хочет сказать этими двумя вопросами?

· В чем Бог упрекает (фальшивых) пророков? 

25-27

· Что подразумевается здесь под «ложью»?

· Что подразумевается под выражением «забвение Моего имени»?

· Каково различие между снами и Словом? 


28

· Что это значит, проповедовать Божье Слово «верно»?

· Как следует понимать Слово о «мякине и зерне»?

· В какой мере Божье Слово является «огнем»? 

29

· Почему Божье Слово можно сравнить с «молотом»?

· Почему Бог позволил Иеремии передать данные слова?
1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 16-17 
Фальшивые пророки говорят то, что хотят слышать люди

· 18-27 
Но Бог не позволяет Себя высмеивать и резко осуждает фальшивых пророков, упрекая их в их заблуждении и в их испорченной мотивации.

· 28-29 
Божье Слово могущественно и реально; оно создает изменения и хочет быть проповедуемым

1.5.2 Для сердцевины
· Через пророка Иеремию Бог поставил на место лжепророков, выдававших свои мысли или то, чего ожидали от них другие люди, за Божье Слово для манипуляции народом. Однако могущественное, живое Слово Бога побуждает обратиться к Богу!

1.6 Новозаветные мысли

· Слово создает веру и изменение

· Лжеучения и лжеучителя существовали и в первой церкви – им необходимо оказывать сопротивление

· Иоанн Креститель, Иисус, а также ученики призывают к покаянию

· Полное познание имеет место только «в последнее время» - возвращение Иисуса!

· Паси агнцев Моих! – Любовь к доверенным мне людям и забота о них.

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Чего должна ожидать от проповедника община? (Voigt)

План: 
1. Чужого Слова

 

2. Отрезвляющего Слова

 

3. Слова обращения

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

---------------------------

Цель: 

План: 
1. 



2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· Напряженная ситуация перед иерусалимским храмом. Chananja ben Asur из левитского города Гаваон (Иисус Навин 21,17), расположенного приблизительно в 10-ти километрах от Иерусалима, смело выходит навстречу пророку Иеремии (Gradwohl).

· Лжепророки хуже самарянских пророков, служивших Ваалу. Те «согрешили  в отношении религии», так как (23,13) «пророчествовали именем Ваала – и ввели в заблуждение народ Мой Израиля». «Пророки» Иуды, однако, совершают «нравственное преступление», как жители Содома (Быт.18,21) или люди, жившие до потопа (Быт.6,12) (Gradwohl).

· Наш отрезок начинается с предостережения, с которым во имя Бога – «так говорит Господь Саваоф» - Иеремия очень настоятельно обращается к народу (Gradwohl).

· Отрезок 23,9-40 подбирает ряд изречений о лжепророках. Подобная тематика встречается уже в 2,8; 4,9-10; 5,31; 6,31-32; 14,13…; 18,8. Главы 27 и 28 особенно критикуют образ жизни лжепророков (прелюбодеяние, ложь, солидарность со злыми людьми) (Voigt).

· Смысл стихов 23-24 мог бы оказаться таковым: Именно потому, что Бог смотрит на мир со стороны, Он может видеть всё. Стих 24б подчеркивает, что «далекий» Бог в то же время является «вездесущим» Богом, наполняющим небо и землю (Voigt).

· Два человека – каждый во имя Бога – противоречат друг другу: роковое зрелище, являющееся смущающим для верующей общины и доказательством того, что во имя Бога не говорит никто из них, для неверующего мира (Voigt).

· Божьи пророки называют лжепророков по-разному: Ис.9,5-14; Иер.23,25.26; 14,14; 23,32.26; Мих.3,5; Иез.13,3.9; 14,6; Иер.14,15; 23,9.11.15.21; 3 Царств 18,19.25 (Gradwohl).

· Истинные пророки называются так: 4 Царств 5,8; Втор.34,10; Суд.6,8; 3 Царств 18,13; 4 Царств 9,7; 17,23; 2 Царств 7,2; 24,11; 3 Царств 11,29; 18,36; 4 Царств 6,12; 20,1.11.14; Иер.28,1.5.9.12.15 (Gradwohl).

· Истинные пророки передают много угроз и поэтому со всей силой желают уклониться от Божьего призвания (Иер.17,16; Исх.3,11; 4,4.10.13; Ам.7,14; Зах.13,1-6; Иер.1,6) (Gradwohl).

· Как пророки истины разум совершенствуют и укрепляют, так лжепророки его затуманивают, превращая что-то в ничто (Gradwohl цитирует Arama).

· В чем состоит «затуманивание»? В обманчивом обещании того, что народу предназначен мир (Gradwohl).

· Того, кто верит лжепророкам, хотя Иеремия выступает со своими предостерегающими речами непрерывно, следует назвать еретиком и человеком, отвергшим Бога (Gradwohl).

· Для истинного пророчества есть определенный критерий. Иеремия упоминает о нем в своем споре с Ананией (28,8-9) (Gradwohl).

· Иеремия говорит: В ближайшем будущем нам будет грозить опасность, которую необходимо признать, и она находится в причинной связи с поведением народа (Gradwohl).

· Иеремия никогда не дискутирует о предсказании несчастья, потому что то, что не может быть истинным, истинным не является (Gradwohl).

· Для пророка важна принципиальная готовность обратить внимание властителя и народа на ошибки – не для того, чтобы их проклясть, а для того, чтобы побудить их к обращению (Gradwohl).

· Тот, кто стоял в «совете Господа» (18), носит тайну, принадлежит к тем «близким друзьям», кому Он «открыл» Свою «тайну» (Ам.3,7) (Gradwohl).

· Иеремия обладает Божьим планом, так как ему Свой план и Свою волю объявил Бог. А потому он может и должен передать этот план обществу (Gradwohl).

· «В последующие дни» (20) – при данном речении Kimchi думает о «днях Мессии» (Gradwohl).

· Со стиха 23 берется новый тон. Мысли обращаются к Богу (Gradwohl).

· Является ли Господь Богом только для тех, кто находится с Ним в близких отношениях (23)? Нет: Он – Бог и тех, кто по какой-либо причине от Него отдалился. Они всегда могут к Нему возвратиться (Gradwohl).

· От Бога не может спрятаться ни один человек (Быт.3,8-9; Иона 1,3…; 2 Царств 12,12) (Gradwohl).

· Одна знатная (языческая) женщина сказала раввину Josi: «Мой бог больше твоего Бога. Когда ваш Бог открыл Себя Моисею в терновом кусте, Моисей закрыл свое лицо (Исх.3,6), но когда он увидел змею, являющуюся моим богом, он сразу от нее убежал». Тогда раввин ей ответил: «Вздор! Когда наш Бог явился Моисею, не было места, куда он смог бы убежать. … О нашем Боге написано (Иер.23,24): «Не наполняю ли Я небо и землю? говорит Господь». А от твоего бога-змеи достаточно сделать два-три шага, и ты уже от него спасся. Поэтому написано: “и Моисей побежал от него”». (Gradwohl)

· «Наполнять небо и землю» - это ни больше ни меньше, как «быть вездесущим» (24). Данное очень позднее понятие еврей может выразить только так, как это происходит здесь (Gradwohl цитирует Ehrlich).

· Лжепророки слывут великими «мечтателями», пытающимися продать свои сны, как наличные монеты (Gradwohl).

· «Обманом сердца» является не всякий сон: Быт.37,5.9.19; глава 40; 3 Царств 3,5-15. Библия учит тому, что есть «пророческие сны». … Следует спросить, по чему слушатель, которому «сновидец» рассказывает о своем сне, может узнать, идет ли речь об  обычном или о пророческом сне? … По серьезности … и по цели … (Gradwohl)

· Божье имя ручается за истину, праведность и достоинство человека. … Поэтому Божье имя использовалось при приветствии. При каждом приветствии здоровающиеся люди и человек, к которому оно относилось, должны были вспомнить о Боге, чтобы забыть не Его, а Ваала. В немецком языке также есть формула приветствия «Тебя приветствует Бог!» Она соответствует выражению «Да благословит тебя Господь» (по Gradwohl).

· «Зерно» походит на истинное Слово, отличающееся от «мякины» (Gradwohl).

· Пророк умеет отделять отходы от животворного зерна. И, расхваливая ничего не стоящее, как драгоценное, он провозглашает ложь, которая однажды таковой окажется (Gradwohl).

· Сравнимое с огнем Божье Слово (29) сжигает кости Иеремии (20,9). Это горение он погасить не может. Но данный огонь также озаряет душу (Gradwohl).

· За нападением на лжепророков следует атака на само ложное слово. Это не Божье Слово, а галлюцинация, непостоянная, не имеющая ценности, как мякина, не обладающая никакой внутренней силой. Чистое Слово питательно, как зерно, животворно, оно освежает и обогащает. Оно подобно огню, в котором сгорает ненужная мишура, молоту, раскалывающему на бесчисленные осколки даже самый твердый камень (Gradwohl).

· Мы живем во времени бесчисленных идеологий и измов и должны различать и выбирать между хорошим и плохим, между ценным и ничего не стоящим, долговременным и бренным. Можем ли мы противостоять соблазнам, иллюзиям сердца, которое принимает намного скорее приятное, чем мешающее? (Gradwohl)

· Божий человек никогда не облегчает жизнь своего народа, он никогда не придерживается тенденций, обещающих счастье и мир без обращения к Богу, без удаления ложных богов. Правильная жизнь для него такова: жизнь в знании о поставленных перед человеком задачах, который творит не то, в чем его лживо уверяет собственное сердце, потому что это удобно, а то, чего требует от него Божий устав (Gradwohl).

· Библия требует осознанной преданности Богу истины и уважения социальных обязанностей. Она не отводит отдельного человека от жизни, а вводит его в жизнь, возлагая на него полноту поручений (Gradwohl).

· Существующие между нами великодушие и щедрость покоятся именно на том, что мы имеем общее основание (1 Кор.3,11) (Voigt). 

· В нашем тексте вопрос перенесен на общину и звучит так: Евангелие о Христе – или нет? Вспомним о Павле Послания к Галатам или о Послании к Колоссянам, о Писаниях Иоанна или Послании к Евреям (Voigt).

· Пока мы познаем лишь отчасти (1 Кор.13,12), было бы дерзким желать включить Бога в собственное мышление так, чтобы личные тезисы обрели ранг последнего слова. Но есть ситуации «или-или». Наш текст относится к подобной ситуации (1 Иоан.4,1; 1 Кор.14,29; 1 Фес.5,21) (Voigt).

· Верный, уполномоченный вестник Бога должен отстаивать себя и пробиваться перед «лжеапостолами» (2 Кор.11,13) и перед лжепророками (Voigt).

· Нам следует не только отвергать, прежде всего, нам следует проверять самих себя, не являемся ли «лжепророками» мы (Voigt).

· Речь идет о несовместимом. Иным более опасным образом, чем у Илии и пророков Ваала, ибо там противостояли друг другу Бог и идол, в то время как здесь обе стороны ссылаются на одного и Того же Бога (Voigt).

· Лжепророки говорят во имя Иеговы (25)! Иеремия спрашивает их, по какому праву они это делают. Ему пришлось позволить им задать точно такой же вопрос ему (Voigt).

· Бог добивается нашей веры. Стало быть, Он дает нам Себя не так, чтобы риск был исключен или излишен. Бог хочет доверия. Там, где можно привести доказательства, мы находимся в сфере другой реальности. В противовес теореме Пифагора доверие было бы лишней установкой. Там, где речь идет о Боге, наоборот, весьма неуместным было бы доказательство (Voigt).

· С Божьим откровением дело обстоит не так, как при пирамиде, покоящейся на основании стольких-то очевидных фактов и ясных аргументов, но так, как при пирамиде, стоящей вверх дном, если говорить на языке физики: в неустойчивом равновесии. Для того, кто мыслит только «снизу», это абсурд. Тот же, кто верит в невидимые руки, сохраняющие пирамиду в равновесии, не тревожится (Voigt).

· Для Божьего вестника важным должно быть то, чтобы – выше всякого разума и метода – о Себе свидетельствовал Сам Бог (Voigt).

· Для нас могут быть важными наши мысли о Боге, и мы можем о Нем друг с другом дискутировать: в тот момент, когда мы имеем дело с истинным, живым Богом, всё, что мы придумали и вообразили, вмиг срывается. Именно это испытал Иеремия (Voigt). 

· Мы находимся во времени Седекии. Теперь следовало что-то решить! Принять Божий суд – или ему сопротивляться? Обратиться – или продолжать совершать прежние дела? … Мы знаем о том, что Седекия вновь и вновь призывал пророка Иеремию, чтобы о чем-то его спросить (37,7); но слушал он, к своей погибели, воюющую сторону, поддерживаемую лжепророками (Voigt).

· Всякая речь о Боге, в которой со ссылкой на Бога, в сущности, защищается только человеческое мышление, желание, мнение и человеческие интересы, подозрительна (Voigt).

· То, что Бог мог бы лишить нас покоя, подвергнуть сомнению, нарушить наши планы, уже не рассматривается. … То, что они называют словом Бога, использовано с точки зрения идеологии в преступных целях. Бог является уже не Господом, а рабом (Voigt).

· Иеремия делает различие между сном и Словом. Сон исходит из собственного сердца. Слово приходит от Бога. Бога с собственным сердцем отождествлять нельзя. Божье Слово – это то, что «не приходило на сердце человеку» (Ис.64,3; 1 Кор.2,9) (Voigt).

· Бог – не идеализированный и перемещенный в небо человек, как и человек – не приходящий к Самому Себе по-земному и по-человечески Бог. Бог «совершенно иной» (Voigt).

· Божьим откровением и заветом злоупотреблять нельзя. … Быстро происходит то, что со своими представлениями, убеждениями и желаниями мы уже не воспринимаем Бога, а служим придуманному нами идолу, которого, однако, еще называем Иеговой или Отцом Иисуса Христа. Это означало бы использование Божьего имени всуе. Бог – Бог «вдали» (23). Он хочет быть не «собранным», включенным в систему нашего мышления и желаний и при этом опекаемым нами Богом, а Господом (Voigt).

· «Они прельщают вас к идолопоклонству» (16) – данное выражение может звучать и так: «они ведут вас в никуда» или: «они ведут вас в туман» (Voigt).

· Нельзя желать жить иллюзиями. Человек насыщается только пшеницей, не мякиной (28) (Voigt).

· Божье Слово дает ясность; ложное пророчество затуманивает. Нам следует проверять свое возвещение в отношении того, создает ли оно ясность, срывает ли вуаль, разгоняет ли иллюзии (Voigt).

· Верующий в Распятого человек не живет успокоением и усыплением. Наш грех, грех мира, убил ЕГО и сделал потерянным (Voigt).

· Тот, кто верит в Бога, перестает верить в самого себя (Voigt).

· Это является чудом Святого Духа, когда происходит то, что наша воля бесконфликтно определяется волей Святого Духа (Voigt).

· Тот, кто априори знает о своих границах, не сломается, не сумев их преодолеть. В образе Иеремии становится ясно, что можно смириться с тяжелой судьбой и тогда, когда ты сам ожидал и желал себе совершенно иного. В этом можно распознать руку Бога, Который, пожалуй, знает Свои намерения о нас: намерения во благо, а не на зло (29,11) (Voigt).

· Сон – это еще не откровение. В нем может ощущаться то, что выпало нам от Бога, и Бог, если захочет, может воспользоваться сном, когда желает к нам обратиться (Voigt).

· Иеремия испытал отрезвляющее Слово, как пламенное, палящее жжение. Он больше не хотел думать о Боге и проповедовать в Его имя (20,9). Но защититься от Слова невозможно. Оно причиняет боль. Оно также имеет силу молота, разбивающего скалу; перед ним не устоит прочнейший, твердейший материал (Voigt).

· Если мы не ощущаем силу Слова, тогда следует спросить, действительно ли мы уже слышали Слово Бога. Бог, который позволил бы нам продолжать грезить, не был бы живым Богом (Voigt).

· Истинная проповедь должна быть Словом обращения. Это, пожалуй, самый конкретный из сделанных Иеремией действенными критериев (Voigt).

· Община Нового Завета видит это иначе, чем Иеремия. Она относится к Божьему суду не менее серьезно, но она знает, что буря Господня, страшная гроза (19), разразилась над Иисусом, так что она уже не поразит верующего человека, и так что для спасенного таким образом открываются новые условия жизни перед Богом и поэтому новые перспективы на будущее (Voigt).

· Проповедников, призывающих к покаянию, охотно слушают тогда, когда они «дают» «это» другим. А проповедник должен каждый раз обращаться к тем, кто действительно находится перед ним. «Моему народу», - говорит Бог, лжепророки должны были бы проповедовать покаяние! Если проповедник так поступает, то его, вероятно, будут слушать неохотно. Надо надеяться, он скажет о том, что, так как проповедуемое им Слово обращается и к нему самому, он сам также знает, что ему следует обратиться (Voigt).

· Тот, кто любил свой народ больше и послужил ему лучше, обнаруживает себя во многих местах Книги (10,23-24; 37,3; 42,1…; 28,6; 8,18…; 13,17; 21,8-10; 40,4…). Его мужество было доказательством большой любви. Он не льстил людям и не преуменьшал серьезность положения, но вновь и вновь надеялся (Voigt).

· Обращение становится неотложным, так как Бог не играет в прятки. Именно далекий Бог замечает всё, что происходит на земле. Если бы Он находился только близко, тогда Его поле зрения было бы ограниченным (Voigt).

· Не наполняю ли Я небо и землю? (24). Вспомним о Пс.138; Ам.9,2-4. Бог видит нас и ждет нашего обращения (Voigt).

· Отговорка (Бог не может всерьез говорить так, как этот фанатик; дорогой Бог должен будет смириться с тем, что есть) была бы необоснованной. Он не смирился. Его спасение состоит в чем-то ином. Нет спасения без креста. Новый Завет, который возвестил Иеремия, осуществился во Христе (Voigt).
2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument1
Dokument1 – Страница 6

