Поклонение у Иеремии из глубины Плача

Глубокое поклонение – Поклонение из глубины

Курсовая работа по предмету

BIB 6551

Иеремия – пророк между Божьим поручением 
и человеческим сопротивлением

Доцент: Доктор Helmuth Egelkraut

Разработана: Raikin Dürr

Студентом M.A., ICS

Осень 2 – 2006

Международный Университет Колумбии

Филиал в Германии, Korntal

Оглавление

1 ВВЕДЕНИЕ 2

2 РАЗЛИЧАЮЩИЕ НАБЛЮДЕНИЯ 2

3 АНАЛИЗ – ЭКЗЕГЕТИЧЕСКОЕ ЗАКЛЮЧЕНИЕ 3

   3.1 Подобного Иегове нет – Иер.10,6-10  4

   3.2 Поклонение открывает Божье сердце – Иер.10,19-25  5

   3.3 Несмотря на наши ошибки, Иегова всё же остается нашим Богом – Иер.14,19-22  6
   3.4 Когда исчерпаны личные возможности – Иер.20,7-18   8

   3.5 Славить Бога в непонятных ситуациях – Иер.32,17-25   10
4 СИНТЕЗ 12
   4.1 Поклонение 12
   4.2 Страдания 13

   4.3 Поклонение в страдании 13
   4.4 Выбранные параллели из Библии 14
   4.5 История действия  15

5 ВЫВОД  15
6 БИБЛИОГРАФИЯ  16
ПРИЛОЖЕНИЕ 1: ОТНОСЯЩАЯСЯ К ГОМИЛЕТИКЕ РЕФЛЕКСИЯ   17
   1. Бог ищет людей, готовых нести Его страдания 18
   2. Обращение с унынием в миссионерском служении 18
ПРИЛОЖЕНИЕ 2: ЭКЗЕГЕТИЧЕСКОЕ ЗАКЛЮЧЕНИЕ В ОБЗОРЕ  19
ПРИЛОЖЕНИЕ 3: ПОКЛОНЕНИЕ – НОВЫЙ ПУТЬ? 20
1 ВВЕДЕНИЕ

Уже на протяжении многих лет меня занимает связь между страданиями и поклонением. В одной из своих проповедей Вильгельм Буш рассказал однажды, как он стоял в своей разрушенной бомбами квартире и вспомнил Ам.3,6: «Бывает ли в городе бедствие, которое не ГОСПОДЬ попустил бы?». Его ответ на это: «Боже, Ты имеешь на это право». Для меня поклонение означает следующее: признавать Божью правоту, доверять Ему и прославлять Его.

В этой работе я хотел бы выявить, может ли это иметь силу и в предельных, длительных страданиях. Иеремия, ветхозаветный пример страданий Христа, во всем своем отчаянии отдал себя в Божьи руки. Это – выражение глубочайшего доверия и, таким образом, молитвенное прославление верной заботы Бога.

По причинам места я ограничусь следующими молитвами Иеремии: 10,6-11; 10,19-25; 14,19-22; 20,7-18 и 32,17-25. В них мы можем обнаружить молитвенные реакции Иеремии на различные страдания. Зачастую тесно соседствуют друг с другом отчаяние и доверие.
Вначале я зафиксирую несколько замеченных наблюдений. За этим следует экзегетическое рассмотрение различных молитв, причем должен быть особо отмечен аспект поклонения. Вслед за этим я хотел бы выявить некоторые значения для личной, духовной жизни. В приложении находятся два предложения о том, каким образом обнаруженное можно было бы преобразовать в беседу в группах.
2 РАЗЛИЧАЮЩИЕ НАБЛЮДЕНИЯ

В книге Иеремии мы находим двадцать две молитвы. Уже в своем первом предложении (1,6) Иеремия прекословит Богу. Эта самоуверенность, окутанная в смиренную прокламацию непригодности, тянется через всю молитвенную жизнь Иеремии. Таким образом, несмотря на Божий запрет, он также не готов отказаться от молитвенного служения своих обязанностей пророка.
Необычно то, что большинство молитв находится в первой половине Книги до главы 20 (включительно). В Иер.32 за делами Бога затем еще следует прекрасное прославление. Эта молитва является последней переданной молитвой в молитвенной борьбе Иеремии.

В Иер.42 мы не слышим дословный текст молитв, но только читаем о том, что Иеремия терпеливо выжидает десять дней (42,7) в молитве перед Богом и выпрашивает мудрости для дальнейшего пути народа (42,2).

В Иер.51,61 пророк формулирует молитвенное поручение для Сераии, вестника, чье провозглашающее оглашение должно подтвердить суд над Вавилоном.

Непринятием во внимание троекратного Божьего запрета молиться Иеремия походит на Моисея (Исх.32,7…). Чем дольше длилось его служение, тем более одиноким становился пророк среди людей. Будучи помещенным в это одиночество Самим Богом, он должен был разделять Божью боль (Кол.1,24). Единственным Участником процесса коммуникации, Который полностью мог его понять, оставался ему верным, но всё-таки был таким чужим, был Сам Бог. Несмотря на троекратный запрет ходатайства, Иеремия непоколебимо продолжает молиться.

После первого запрета ходатайства (7,16) Иеремия сетует Богу на свое страдание из-за раздробленного народа (8,18-23). Он даже атакует Его словом «Почему?».

В ответ на второй запрет (11,14) он благодарит Бога за Его защиту и прославляет Его, как праведного Судью, Которому он доверяет (11,18-20).

При третьем запрете (14,11) Бог прерывает молитву Иеремии в 14,7-9, но тот тотчас вновь начинает ходатайствовать, оправдывает народ (14,19-22), признает его вину и ссылается на Божье имя.

Затем следует шесть следующих молитв до прекрасного восхваления Бога, протискивающегося в Иер.32,17-25 из всего непонимания пророка. Во все времена истории Бог является Богом, Который велик советом и могущественен делами. Противостоять Ему не может никто.

Во время неволи Бог уступает непоколебимой молитве Иеремии. Нет ни четвертого запрета молитвы, ни замечания или отклонения. Бог ободряет Иеремию: «Воззови ко Мне – и Я отвечу тебе» (Иер.33,3). Уже Давид знает эту тайну, что Бог вновь милует, и поет об этом в Пс.102: «Не до конца гневается, и не вовек негодует» (Пс.102,9).

3 АНАЛИЗ – ЭКЗЕГЕТИЧЕСКОЕ ЗАКЛЮЧЕНИЕ  

Вначале я сравню друг с другом четыре различных перевода и поищу в переводах выделяющиеся различия. Я сравню перевод «Лютер 84» с «Надеждой для всех», «пересмотренным Эльберфельдским переводом» и русским «Синодальным переводом». Затем будет иметь место рассмотрение контекста. В конце должны быть установлены аспекты поклонения. В приложении 2 есть обобщающая таблица для экзегезы.

3.1 Подобного Иегове нет – Иер.10,6-10
3.1.1 Особенности в сравнении переводов
«Надежда для всех» сравнивает идолов в стихе 8 с деревянными фигурами. В русском переводе написано: «Все до одного они бессмысленны и глупы; пустое учение – это дерево!»¹
Далее в русском тексте в стихе 10 сначала провозглашается: «Господь есть истина!». За этим следует описание Бога. Это еще яснее усиливает неописуемую величину Бога.

3.1.2 Анализ контекста – неготовность народа прославлять Бога, как Бога

В Иер.9 Бог сурово обвиняет через Иеремию Свой всё еще любимый народ. Открывается вся страшная вина. Женщины призываются к тому, чтобы научить своих дочерей плакать (9,19). В будущем каждого ожидает ужасное (9,21). Народ должен прекратить славить самого себя и вместо этого обратиться к милосердному Богу, осуществляющему закон и правосудие (9,23). Идолы – это лишь прибитые деревянные фигуры или пугала (10,3…).

Всё это стоит перед глазами Иеремии², когда он обращается к Иегове и в стихе 6 в молитве восклицает: «Нет подобного Тебе, Господи!». В стихах 6.7.10 он поклоняется Иегове. Люди, нынешнее и будущее бедствие народа и его личная ситуация позабыты. Он видит только Иегову в Его величии (ср. с Мф.17,8).
Тот, кто не поклоняется Царю Иегове, кто вместо этого отдает славу творению, является глупцом. Нет ни одного сходства между пустыми учениями и Иеговой. И всё-таки Божий народ оставляет своего Бога (2,13) – невозможная возможность.
- - - - - - - - - - - - - - -

¹ Пустые учения очень хорошо показывают суть пустоты (обозначение идолов в курсе Иеремии 2006)
² Почти все комментаторы едины в том, что глава 10,1-16 происходит не от Иеремии (Lamparter, 1964, 115). Разумеется, обоснование Lamparter не настоятельно. Kroeker, напротив, очень хорошо выявляет, что альтернативой идолопоклонства является лишь истинное поклонение (Kroeker, 1958, 82).

3.1.3 Аспекты поклонения

Реакцией Иеремии на эту глупость людей является поклонение. Когда на стороне Иеговы больше нет никого, Ему поклоняется он. Бог ищет поклонников (1 Пар.16,29; Иоанн.4,23-24), провозглашающих Его всемогущество и величие. Его качества, Его господство, Его неподкупность, достоинство и неповторимость прославляются Иеремией в прямой речи (Иер.10,6.7.10).

3.2 Поклонение открывает Божье сердце – Иер.10,19-25
3.2.1 Особенности в сравнении переводов
«Надежда для всех» вкладывает слова из стиха 19 «Горе мне в моем сокрушении!» в уста Иерусалима³. Параллельно к этому в переводе стиха 24 употреблены слова «Наказывай нас». Для меня речь здесь всё-таки идет о пророческой молитве Иеремии.
Стихи 17 и 18 позволяют ясно различить, что конец для Иерусалима еще не настал. В стихе 25 пророк уже переносит в духе грядущее разрушение, однако «он еще готов нести» (Schneider, 1977, 98). Передавая это сетование, Иеремия дает верующим израильтянам возможность выразить их скорое страдание словами.
3.2.2 Анализ контекста – разорванный союз открывает путь погибели
Только девять стихов отделяют эту молитву от предыдущей. Тема прежняя – ничтожность идолов по сравнению с Иеговой. Идолы – это ироничный образ (10,15). Так как Иегова, богатство Иакова, был отвергнут, придет бедствие, и жители будут изгнаны₄. Schneider замечает, что в стихе 18 в качестве суда впервые предвещается изгнание (Schneider, 1977, 98).
Вслед за этой молитвой Бог напоминает Своему народу о нарушенном ими завете Иеговы (11,10). Иеремия во второй раз получает запрет на ходатайство (11,14), хотя Божья любовь к Его народу еще пылает (10,15). Вместе с Богом пророк проходит через эти напряженные времена печали.

- - - - - - - - - - - - - - - -

³ Weiser видит эту молитву, как коллективное сетование: «Только теперь народ приходит к познанию серьезности своего положения. … Ныне же народ пробужден к ужасно трезвому осознанию» (Weiser, 1952, 97). Я не вижу во всей Книге Иеремии народа, желающего обратиться или обращенного. Здесь молится Иеремия!

₄ Но едва ли кто-то в это верит, здесь Kroeker, к сожалению, прав: «Вновь и вновь человек склонен к тому, чтобы искать убежища в оптимизме и недооценивать серьезный суд Бога» (Kroeker, 1958, 83).

3.2.3 Аспекты поклонения
Данная молитва является потрясающим сетованием Иеремии о самообмане народа (стих 19), о потере защиты (стих 20), об упрямых руководителях (стих 21) и о врагах (стих 22). В просьбе Иеремии об уничтожении врагов для него важна «слава Божия и вера в Его праведность, которая вновь и вновь становится проблемой и искушением в полной страданий судьбе народа» (Weiser, 1952, 98).
Из этой безнадежной глубины (Пс.129,1) приходит поклонение: «ГОСПОДЬ, я знаю, что …!» Ты правишь сердцами (Притчи 21,1) и доверчивая самоотдача: «ГОСПОДИ, накажи меня!» (23-24). Иеремия признает, что Иегова является Богом и в этой ситуации.
На богобоязненную, молитвенную просьбу: «Наказывай меня, Господи, но по правде» (стих 24) Бог отвечает в Иер.30,11; 46,28 применительно ко всему народу: «Я буду наказывать тебя в мере, но ненаказанным не оставлю тебя». Бог слышит молитву, несмотря на запрет молиться. Поклонение открывает Божье сердце.
Поклонение – это тотальная, безусловная жизнь перед Иеговой. Самоотдача означает доверие. Иисус молится в Гефсиманском саду (Мф.26,39): «Впрочем, не как Я хочу, но как Ты!».
Поклонение воздействует на Божий гнев успокаивающе. Это звучит по-человечески, но это испытал еще в Быт.8,21 Ной.

3.3 Несмотря на наши ошибки, Иегова всё же остается нашим Богом – Иер.14,19-22

3.3.1 Особенности в сравнении переводов

Эльберфельдская Библия переводит слово идолы в стихе 22 словом ничтожности. В конце стиха она при помощи двойного «Ты» подчеркивает то, что всё создал один Бог. В русском переводе идолы называются суетными богами.

3.3.2 Анализ контекста

В Иер.14 мы находим сразу три молитвы: 7-9. 13. 19-22. После первой молитвы в стихе 11 Иегова в третий раз запрещает Иеремии молиться за народ. В стихах 10 и 12 он обосновывает, почему Он больше не хочет ничего слушать. Однако Иеремия вовсе не принимает это во внимание. Он тотчас начинает оправдывать народ у Бога и направляет взгляд на лжепророков. 

Как уже в истории с Авраамом (Быт.18), Бог и здесь принимает участие в этом действии. Он позволяет Иеремии заглянуть в Свое любящее, полное печали сердце (стих 17)₅. Тот пользуется моментом и осаждает Бога вопросами (стихи 19.20), признает отпадение, грех своего народа (стих 20) и в поклонении прославляет сущность Иеговы (стихи 20.21), которая полностью отличается от идолов₆.

В Иер.15,1… выражается то, что, несмотря на сочувствие и глубокую любовь к Своему народу, Бог еще не готов оказать милосердие. Его путь с ними ведет в страдание. Его любовь к ним заставляет Его быть настойчивым. Подобным образом Бог ведет Себя позже с Иисусом. И здесь любовь заставляет Его, несмотря на Его глубокую боль, не освобождать Своего Сына из рук людей.

- - - - - - - - - - - - - - - - 

₅ «При страдании Своего народа Бог не остается безучастным зрителем, но Он страдает вместе со Своим народом и в Своем народе» (Triebel, Страдания, 4).

₆ Согласно Weiser, поводом для этой молитвы является наступление вавилонян в 597 г. (Weiser, Иеремия, 132). Однако, согласно Lampater, это неубедительно (Lamparter, 1964, 146).
3.3.3 Аспекты поклонения

Поклонение волнует Божье сердце (14,17). Поклонение вновь вызывает в Божьей памяти все прекрасные моменты отношений Бога с Его народом. Это становится особенно ясным благодаря образу девы, вспоминающей о первом времени влюбленности. Та же самая мысль выражается и в Откр.2,4-5.
Ссылка на Бога и Его сущность означает: Своего мне предъявить нечего – Боже, Ты – моё всё. Это поклонение.
Знать Бога по имени - значит знать Его сущность₇. Именно поэтому Иеремия нарушил запрет молиться, как однажды это сделал Моисей (Исх.32,9…). С этой точки зрения, данное непослушание является глубоким поклонением, исходящим из знания Бога.
В стихе 22 ясно вспыхивает безусловное доверие. Неважно, что произойдет, неважно, осуществит ли Иегова суд или еще раз милостиво нас пощадит: Он всё-таки является нашим Богом. Он сделал всё, это также значит: Всё, что будет, делает Он. Павел очень хорошо выражает эту мысль в Рим.8,28.38-39. Петр пишет об этом в 1 Петра 5,5-7. Даже среди страдания и хаоса мы можем успокоиться перед Богом в поклонении.

- - - - - - - - - - - - - - - - 
₇ Однако Иеремия напрасно обращается «к Господу, Который – в отличие от бессильных языческих идолов (ср. с 3 Царств 18,22…) – может послать долгожданный дождь» (Lamparter, 1964, 147). Это не час Божьего благословения.
3.4 Когда исчерпаны личные возможности – Иер.20,7-18
3.4.1 Особенности в сравнении переводов

Лютер перевел стих 12, как бравирующий вызов Богу: «А теперь, ГОСПОДЬ  Саваоф, …». Другие переводы формулируют его, как просьбу.

В переводе «Надежда для всех» в стихе 13 не видно, что речь идет о спасении жизни.

В стихах 15 и 16 мы находим проклятие, относящееся к благовестнику, объявившему о рождении Иеремии. В стихе 16 Лютер отнимает это проклятие от человека и относит его ко дню рождения. Мне лично это очень нравится, но я не знаю, является ли это возможным вариантом в еврейском языке.

3.4.2 Анализ контекста

В Иер.19 Иеремия должен дискутировать со старейшинами (19,1) и через символическое действие показать им Божье решение. Едва возвратившись в храм, он получает от Господа следующее Слово (стих 15). В ответ на это начальник храма бросает его на ночь в темницу (20,2). Утром, при своем освобождении, он должен передать₉ Пасхору₈, начальнику храма, Слово Иеговы. В воздухе повисла опасность, как отомстит Пасхор.

В этот момент Иеремия ломается₁₀. Это для него уже слишком. Его силы на исходе. Но он ломается перед Иеговой. Глубины его сердца открываются в очень выразительных образах и доверяются¹¹ Иегове. Иеремия высказывает перед Ним все кривые мысли, все сетования, даже горькие проклятия (7-18)¹². 
Иногда, в стихах 11-13 становятся видимыми мысли, выражающие убежденность его веры. Они коротко вспыхивают между всем депрессивным, но этого хватает, чтобы ясно показать, с какой искренней преданностью и с каким доверием Иеремия служил¹³ Богу. Убеждения его веры показываются на короткое время, словно утёсы перед побережьем, которые будут вновь залиты следующей волной.

Верный Своему рабу Бог укрепляет его заново. Эта ситуация немного напоминает о подавленном Илии в пустыне, которого укреплял Ангел (3 Царств 19,4-5). Как Иаков борется с Богом у Иавока (Быт.32,23), так борется с Иеговой Иеремия (7-9). В Иер.21 неожиданно появляется Пасхор, которого послал к Иеремии царь, чтобы выпросить реальное Слово Иеговы. Должно быть, произошло что-то, из-за чего они теперь хотят послушать пророка.

- - - - - - - - - - - - - - -
₈ «Имя Пасхор, означающее «освобождение», было изменено в «террор» (ужас)» (Unger, 1970, 80).

₉ Triebel пишет о вере в Иисуса: «Эта вера означает обязательное и открытое исповедание, готовность давать объяснения относительно веры и возможность привлечения к ответственности» (Triebel, Страдания, 12).

₁₀ Хиастический образец этого отрезка разъясняет, что пророк пойман между могуществом Бога (7-9) и силой людей (10), как в ловушку (Müri, 2003, 13).

¹¹ Это последний раз, когда Иеремия так открывает свою внутреннюю борьбу и страдания (ср. с 11,18…; 15,10…; 17,14…; 18,18…).

¹² Weiser отделяет стихи 14-18 от молитвы. Я не вижу для этого основания.

¹³ Weiser считает, что поворот настроения в молитве «следует понимать с точки зрения культовой ситуации благодарственной песни». Стих 13 «следовало бы тогда понимать, как торжественное завершение к тому неудачному удару священников и пророков» (Weiser, 1952, 179). Против этого, на мой взгляд, выступает вся драматичность этой ситуации.

3.4.3 Аспекты поклонения
Эта молитва является личным криком отчаяния обессилевшего служителя Иеговы₁₄, который чувствует, что его силы недостаточно₁₅. Как хорошо, что есть обетования Иеговы, как в Ис.40,29… . Таким образом, Святой Дух может ободрять Своих обессилевших служителей (Иоанн.14,26). И Иисус приглашает к Себе обремененных (Мф.11,28-29).

Могущественное действие Слова внутри Иеремии (стих 9) свидетельствует о величии Бога (Пс.31,2-3), Который умеет осуществлять Свою волю. Он – суверенный Господь. Подчиняться Ему должен даже павший духом пророк₁₆.

«Но Господь …» (стих 11). Неожиданно₁₇ Иеремия славит власть Иеговы перед преследователями. Иегова – его защита и всезнающий (стих 12). С последними силами Иеремия призывает окружающих к прославлению спасающего жизнь Иеговы (стих 13). Затем он вновь впадает в мрак депрессии и истощения.

Поклонение означает: И последняя сила, и слава принадлежат Иегове. Для того чтобы быть в состоянии поклоняться Богу, не нужно Его понимать. Достаточно одного доверия Ему.
- - - - - - - - - - - - - -
₁₄ «Его душа полна упреков по отношению к Господу, Который однажды вошел в его жизнь со Своим призванием» (Kroeker, 1958, 125).

₁₅ «Это пророческое вступление той полной страданий борьбы, которую пережил на кресте Иисус, Христос Израиля» (Мф.27,46) (Lamparter, 1964, 184).

₁₆ «Эта внутренняя борьба повлекла за собой телесное и душевное изнеможение Иеремии» (Schneider, 1977, 147). Lamparter пишет к этому: «Здесь мы стоим перед тайной пророческого вдохновения» (Lamparter, 1964, 186).

₁₇ «Сетующий сразу приходит к новому доверию – это относится к непредвиденному вмешательству Бога в пользу Его рабов» (Schneider, 1977, 148). Здесь, в комментарии, наконец-то есть ссылка на Божье величие.

3.5 Славить Бога в непонятных ситуациях – Иер.32,17-25
3.5.1 Особенности в сравнении переводов

«Надежда для всех» ограничивает всеобщий испуг, вызванный среди людей делами Бога при освобождении Израиля из Египта, относя его к врагам (стих 21).
3.5.2 Анализ контекста

Эта молитва находится во второй части так называемой книжечки утешения (Иер.29-33). Через Иеремию Бог открыл, как Он намеревается решить проблему человеческого сердца (31,33). Однако в настоящее время Иерусалим окружен. Валы завоевателей достают почти до стен. В городе лютует голод (32,24). Иеремия находится в темнице, потому что царю не понравилось Божье Слово (32,2-3). Для разъяснения и для введения в действие новой надежды Бог поручил пророку в пророческом символическом действии купить землю.

После осуществления формальностей Иеремия молится. Его первые слова выражают грусть: «О, Господи БОЖЕ!»₁₈. Однако прежде чем выложить свои заботы, свое непонимание перед Иеговой (23-25), он начинает₁₉ прославлять верные дела Бога₂₀ при освобождении из Египта и при захвате земли. В стихе 24 он констатирует, что и нынешняя ситуация суверенно вызвана Богом. Иегова, давший землю, также отнимает ее вновь. Но посреди разрушения Иегова открывает вид в полное надежд будущее.

 Стих 25 ясно показывает, что даже Иеремия не может понять всего. Город вскоре будет разрушен, но Бог хочет, чтобы по Его поручению Иеремия официально купил землю. Тот слушается и прославляет Бога, хотя всё кажется ему загадочным²¹.

Бог отвечает смущенному пророку откровением Себя и цитатой из его молитвы: «Есть ли что невозможное для Меня?» (стих 26): «В этом предложении выражен как непостижимый суд Бога, так и Его неисчерпаемая возможность миловать» (Schneider, 1977,219).

- - - - - - - - - - - - - - -

₁₈ «Молитва, предоставляющая взгляд в его внутренний мир, ясно показывает, как сильно борется с верой разум и в сердце пророка» (Lamparter, 1964, 322).

₁₉ Kroeker открывает чудесную тайну молитвы: «Взглянув на величие Бога и силу Творца, вера пророка вновь обрела новое доверие к Божьим возможностям: ‘Для Тебя ничего нет невозможного’» (Kroeker, 1958, 202).
₂₀ Schneider прекрасно подчеркивает, что в этой молитве нет просьб и ходатайств. «Пророк укрывается в прославлении, так как ему, как человеку, непонятно и невыносимо сочетание возвещения спасения и наступающего вскоре суда» (Schneider, 1977, 219). Wanke заставляет задуматься о том, что за прославлением может скрываться невысказанное обращение молящегося к Иегове с просьбой всё-таки изменить безнадежное положение народа (Wanke, 2003, 304).
²¹ «Вера Иеремии, еще живущая даже в темнице, нашла слышимое выражение в молитве» (Unger,1970, 87).

3.5.3 Аспекты поклонения

Это выражение поклонения, когда в наших молитвах Иегова в первую очередь получает честь, которая Ему причитается. Истинный поклонник хочет прославить Бога, веруя, он знает о тайне из Мф.6,8. Иеремия – хороший пример для этого.

В поклонении субъект называется ТЫ. «Я» уже не важно. В стихах 17-22 Иеремия поклоняется Иегове, оказавшемуся благодаря Своим делам Господом и Богом²².

Стих 24 показывает нам, что Бог не самоволен. Его верность бесконечна. Еще Исаия признает: «Будет производить суд по истине» (42,3).

Стих 25 я понимаю, как изумляющееся поклонение окруженному тайной Богу. В Пс.125,1 это изумление формулируется так: «Когда возвращал ГОСПОДЬ плен Сиона, мы были как бы видящие во сне».

- - - - - - - - - - - - - - - - 

²² «Язык того, кому в молитве и в поклонении более и более раскрывается величие и господство Бога, становится слишком малым и слишком бедным, чтобы выразить, Кем является Бог» (Kroeker, 1958, 203).

4 СИНТЕЗ

4.1 Поклонение

Меня удивляет то, что в комментариях, кроме пояснений Jacob Kroeker, слово «поклонение» не встречается ни разу. Очень мало пишется о «благодарении» или «прославлении». Комментарии полностью упустили аспект поклонения или искали другие объяснения того, почему Иеремия реагировал с благодарностью или прославлением. Большей частью, его действия объясняются с литургической точки зрения. Для меня важно выявить, что причиной, достаточной для поклонения, является в Своей Личности Сам Бог.

Что такое поклонение? Еврейское слово «histahawah» переводится словами «склониться» или «низко нагнуться». В светской области под этим подразумевается раболепный жест, которым подчиненный приветствует высокопоставленное лицо. В этом также заключается суть библейского поклонения. Человек опускается перед Богом. Тот, кто получает Божье откровение, падает перед Ним ниц. Поклоняться можно только Иегове. В Новом Завете поклонение относится и к Иисусу (Иоанн.20,28; Фил.2,6…; Откр.5,12).

В Ветхом Завете официальное поклонение было ограничено Иерусалимом. Иисус, напротив, открывает нам, что место значения не имеет. Неважно, в каком месте, Он ищет поклонников в духе и истине (Иоанн.4,19…). Так учит и Павел (1 Кор.14,25).

4.2 Страдания

Страдания принадлежат к жизни в падшем мире. Так, как страдал Иеремия, страдали и другие Божьи рабы. Вопрос о страдании занимает авторов Библии в различных местах. Scheffbuch метко обобщает: «В Книге Иова, как в 72-м Псалме, находится не прямой ответ на вопрос о страдании, однако, пожалуй, утешение, что человек может утаиться в Боге и довериться Его руководству» (Scheffbuch, 1982, 237).
Из 2 Кор.1,9 явствует, что Бог желает нашей зависимости и преданности. Благодаря страданиям наша надежда на самих себя основательно разрушается. Прося Его и надеясь на Его помощь, мы преображаемся²³. Мы не должны искать себе страдания, но в доверии к Нему (Рим.8,28) мы хотим научиться нести₂₄ страдания, какими бы они ни были, охотно. Параллельно к этому нас может наполнять ожидание того, что Господь может изменить всё в один миг (Мф.8,2). Scheffbuch обобщает это следующим образом: «Христианское страдание никогда не бывает охотным, но покоряется, чтобы, в конечном счете, победоносно преодолеть тяжелые происшествия в вере в Иисуса Христа» (Scheffbuch, 1982, 239).

- - - - - - - - - - - - - - - - -
²³ «Прежде чем Иеремия смог стать одаренным духовником, утешителем и руководителем тех, кто должен пережить еще более темную ночь, он должен был в душе испытать ад, в котором на дне своего личного бессилия он ярче, чем когда-либо, увидел Господа в Его силе» (Kroeker, 1958, 127).
₂₄ «Трудные испытания веры Иеремии по временам служили причиной его тяжелых часов и некоторых стенаний, но вера вновь и вновь торжествовала над сомнениями» (Unger, 1970, 81).
4.3 Поклонение в страдании

Иеремия поклоняется Богу не из-за Чего-то, а на основании своего знания Личности Иеговы. Поклонение причитается одному Ему и потому также происходит вне зависимости от любой внешней ситуации₂₅. Оно связано с отношением сердца к Иегове и глубокой верой в Его присутствие.

Поклонение Иегове проходит через всю жизнь Иеремии. Вновь и вновь он стремился прославить Бога; независимо от того, был ли он один или стоял перед другими. Поклонение мы находим как в его личных молитвах, так и в молитвах, которые он формулировал для других. 
Молитвенная жизнь Иеремии подобна борьбе Иакова у Иавока (Быт.32,25). Он остался один и не сдался (Быт.32,27), пока не добился благословения. В данном контексте еще раз важна сноска 20.

Поклонение - это глубочайшее, угодное Богу выражение доверия в страдании. Может быть так, что Бог допускает страдание, чтобы дать нам возможность прославить Его таким доверием. Больше информации на эту тему можно найти в Приложении 3.

Иеремия вновь и вновь глубоко разочаровывается в себе, своем поручении и в Боге. Но, если Бог дает ему новую силу, он снова начинает прославлять своего Бога. Как хорошо, если здесь он является примером для нас! Если мы хотим быть верными поклонниками и в страдании, мы должны учиться поклонению в добрые дни и вновь и вновь призывать самих себя: «Благослови, душа моя, Господа» (Пс.102)! Полезными могли бы быть при этом и разработанные пункты из молитв Иеремии. Поклонению учатся через поклонение.

- - - - - - - - - - - - - - - -
₂₅ «Знание об этой истине и соблюдение ее в вере в совершенно безнадежном положении – это разные вещи» (Lamparter, 1964, 322).

4.4 Выбранные параллели из Библии

Сам Бог называет пророку в Иер.15,1 две параллели: Моисей и Самуил. Здесь речь идет о служении ходатайства.

Как мы видим в трех великих ходатайственных молитвах (Дан.9,4; Ездра 9,8… и Неем.9,6…), поклонение очень тесно связано с покаянием и ходатайством. Всё однажды окончится поклонением на небе (Откр.5,7).
И для поклонения в трудностях и страдании можно найти параллели, как в Ветхом Завете, так и в Новом Завете. Дан.3,17-18 является очень волнующим примером поклонения перед лицом мученической смерти. В Новом Завете Павел и Сила славят Бога в темнице, после того как их избили (Деян.16,25). И радость избитых Апостолов в Деян.5,41 – это поклонение Богу.

Отметить следовало бы, пожалуй, и облако свидетелей в Евр.11. Также не нужно забывать о Фил.3,10. Там Павел явно желает себе познать единство со страданиями Христа и обрести вид Его смерти₂₆.

- - - - - - - - - - - - - - - -

₂₆ Triebel подчеркивает, что страдание принадлежит к сути следования за Христом (Triebel, Страдания, 16).
4.5 История действия

Многие песни возникли в искушении и страданиях, и они прославляют Иисуса чудесным образом. Две из них я хотел бы отметить особенно:

· Песня «О, если бы я имел тысячу языков» (Сборник евангельских гимнов, 330) была написана после того, как в 1704 г. сгорел дом поэта, Johann Mentzer.

· Песня «В Тебе радость в любом страдании» (Сборник евангельских гимнов, 398) позволяет очень ясно обнаружить связь между страданием и поклонением.
О том же самом говорят примеры многих заключаемых за веру до нынешних дней. Вот два примера:
· Один пакистанский христианин, чье имя мне незнакомо, назвал недельное одиночное заключение своим медовым месяцем с Иисусом.
· Знакомые мне пожилые братья из Казахстана, претерпевшие много в лагерях при Сталине, вновь и вновь рассказывали о близости Божией в страдании. Там они испытали Божье величие, которое было определяющим во всей их дальнейшей жизни.
5 ВЫВОД

Иеремия считал верным и важным, несмотря на всё страдание, верно придерживаться молитвы. Так как ему было запрещено ходатайство, он переключился на прославление и поклонение.

Но и до времени запрета поклонение было частью его молитв. В поклонении Иеремия славит Иегову, как истинного Бога (10,6-10).

По сравнению с Богом человек не суверенен. Его путь определяется всемогущим Иеговой. Это в поклонении признает Иеремия (10,19-25).

И там, где Божий народ бесчестит Его имя, даже тогда, когда Бог должен вмешаться с наказанием, Он всё-таки остается их Богом, Который их любит (31,20). Верному Богу причитается поклонение (14,19-22).
Там, где человек, не зная, что делать дальше, близок к отчаянию, он может со всеми своими вопросами и болями отдаться в Божьи руки. Он может излить перед Ним свое сердце (Пс.61,9). Даже в величайшем отчаянии человек может пасть перед Богом (Пс.21,15), и он испытает, как несет его Бог (Ис.40,11).

Во всяком отчаянии и мраке вокруг нас Бог заслуживает поклонения. Он – Тот, Кто может укреплять слабых (Ис.40,29). Но даже если Он этого не делает, Ему причитается честь (20,7-18). Это относится к любой ситуации, неважно, понимает ли это человек в настоящий момент или нет, Бог является Богом.

«Но я всегда с Тобою; Ты держишь меня за правую руку» (Пс.72,23). Верно и важно и в крайних, длительных страданиях и проблемах держаться за Бога и прославлять Его. Ибо: «А Тому, Кто действующею в нас силою может сделать несравненно больше всего, чего мы просим, или о чем помышляем, Тому слава в Церкви во Христе Иисусе во все роды, от века до века. Аминь» (Еф.3,20-21).
Наверняка, не всякий призван, как Иеремия, к тому, чтобы пережить, как пророк, молитвенную борьбу длиною в жизнь. Но всякий может в искушениях и страданиях, которые Бог посылает лично ему, учиться. Всякий может, пройдя мрак страдания и депрессий, научиться приходить в свет поклонения Богу, чтобы черпать там новые силы. Всякий может обессилеть перед Богом, чтобы Он вновь и вновь укреплял его, и человек, наконец, более и более походил на Его образ. И всякий может, как Иеремия, через поклонение среди страдания стать свидетельством для других.

6 БИБЛИОГРАФИЯ
Chambert, Oswald. 2001. Я смотрю в Божье Лицо. Holzgerlingen: Hänssler.

Сборник евангельских гимнов. 1993. Берлин: Издательство Wichern.

Kroeker, Jakob. 1958. Иеремия. Гиссен: Brunnen.

Lamparter, Helmut. 1964. Пророк против воли. Штутгарт: Издательство Calwer.

Müri, Sabine. 2003. Одоленный Господом – преследуемый врагами. Korntal: Курсовая работа.

Schneider, Dieter. 1977. Пророк Иеремия. Вупперталь: Brockhaus.

Triebel, Johannes. Страдания, как тема теологии миссии. AWM Korntal: Папка 36.

Unger, Merrill F. 1970. Библия актуальна. Том 3. Вецлар: Издательство Hermann Schulte.

Wanke, Gunther. 2003. Иеремия. Тома 1 и 2. Цюрих: TVZ.

Weiser Artur. 1952. Пророк Иеремия. Тома 20 u 21. Гёттинген: V&R.

Словарные статьи:

Fülister, N. 1968. Поклонение. В лексиконе Библии. Kёльн: Издательство Benziger. 71.

Hierzenberger, Wolfgang. 1983. Поклонение. Практический лексикон Библии. Фрейбург: Herder.

Scheffbuch W. 1982. Страдания. В словаре Библии. Вупперталь: Brockhaus. 237.
ПРИЛОЖЕНИЕ 1: ОТНОСЯЩАЯСЯ К ГОМИЛЕТИКЕ РЕФЛЕКСИЯ
Мне хочется зафиксировать еще два предложения для беседы в группах. Они должны помочь возвратить в память и переработать перед Богом изведанное, может быть, оттесненное страдание. От Иеремии мы можем научиться жаловаться на наши открытые вопросы и боли Богу, но в то же время с доверием славить Его, хотя нам кажется, что бремена жизни нас подавляют.
В этой связи я процитирую Oswald Chambers:

«Мы должны окунуться в наши проблемы и принять участие в том, как решает их за нас Бог.

Может быть, ты скажешь: «У меня нет веры». Отдай Богу свои проблемы и оставайся в Его непосредственной близости, когда Он их решит; с этого момента тебе навсегда запомнится сущность Бога и Его манера решать твои дела.

Если бы мы смогли увидеть, как выглядит ситуация там, где есть Бог, мы бы увидели там везде «игрушки» Божьих детей, сказавших: «Это сломано, я больше не могу его использовать, пожалуйста, дай мне что-то другое».

Только один из тысячи садится посреди всех этих вещей и говорит: ‘Я хочу посмотреть, как починит это мой Отец’» (Chambers, 2001, 17).

1. Бог ищет людей, готовых нести Его страдания
Этот проект мог бы подойти для беседы в группе общины. После вступления, прославления и молитвы можно обсудить следующие вопросы:

· Почему мы молимся? – Какие виды молитв мы практикуем? – Что такое поклонение?
· Есть ли постоянное время для молитвы? Сколько времени мы посвящаем Богу в поклонении?
· Собрать ситуации под заголовком: Я всё-таки остаюсь с Тобой!
· = распределить различные молитвы Иеремии и выявить, как и в какой ситуации Иеремия молится?
· Изменяют ли удары судьбы и неприятности с людьми время наших молитв?
· Может ли Бог дать мне задание, в котором я в течение лет не увижу плода? Захочу ли я остаться Ему верным?
· Готов ли я охотно пойти по трудным путям, если на это будет воля Иисуса? 
· Если Богу нужен кто-то, чтобы спасти в больнице тяжелобольного человека, может ли Он тогда ввести в такую болезнь меня? Буду ли я продолжать доверять Ему и славить Его?
· Если Богу нужен друг для человека с тяжелым характером, может ли Он поместить его в мое окружение?
· Какая помощь для несения бремен, отдачи или для полного доверия поклонения нам знакома?
2. Обращение с унынием в миссионерском служении
· Подобрать и собрать на плакате:
· Что мы ценим в нашем Боге – Отце, Сыне и Святом Духе?
· Как и как часто мы славим за это нашего Господа?
· Где в моем служении есть трудности / разочарования?
· Какое влияние эти переживания оказывают на мои отношения с Иисусом в молитве? = Раздать каждому список с молитвами Иеремии. Каждый может выбрать одну молитву.
· Почему я выбрал эту молитву?
· Почему сетование и поклонение не исключают друг друга у Иеремии?
· Может ли быть так, что что-то должно умереть, прежде чем оно сможет расти?
· Чтобы все увидели: Это мог сделать только Бог!
· Чтобы я научился взывать: Господи, помоги мне!
· Может ли быть так, что Бог посылает трудности, чтобы люди увидели, как миссионер несет трудности в чужой стране?
· Может быть, они должны увидеть в этом любовь миссионера к ним и к Иисусу?
· Где я сдался? Где Бог хотел бы, чтобы я начал что-то заново?
· Как мы можем ободрять друг друга и помогать друг другу?
ПРИЛОЖЕНИЕ 2 – ЭКЗЕГЕТИЧЕСКОЕ ЗАКЛЮЧЕНИЕ В ОБЗОРЕ
	Отрывок из Библии
	Ситуация Иеремии
	Реакция Иеремии
	для Иеремии достойно поклонения 

	10,6-10
	Народ не хочет прославлять Бога 
	Поклонение и сетование на безумцев 
	Иегова, несравненный
Вечный Царь, Чей гнев страшен

Господство Бога над народами

	10,19-25
	Непонимание того, что народ предпочитает живому Богу идолов
Союз разрушен
	Сетование на грядущее полное разрушение из-за упрямства народа
Жалоба на руководителей народа
	Бог правит сердцами
Бог доверчив

	14,19-22
	Бог в третий раз запрещает ходатайство
	Пренебрежение запретом
Вопросы «Почему»

Ходатайство

Признание вины в форме «мы»
	Божье имя в стихе 7
Несмотря ни на что, Ты – наш Бог (стихи 9.22)

Престол величия – стих 21

Творец космоса и ситуаций

Божья верность

	20,7-18
	Его высмеивают и над ним издеваются
Он сидит в темнице
Он разочаровывается в Боге

Его силы на исходе
	Бессилие перед Иеговой
Он жалуется Богу

Он проклинает свое рождение

Истощение
	Всезнание Бога
Несмотря ни на что, Бог достоин доверия

Пойте и прославляйте Иегову!

Он – Спаситель жизни бедных 

	32,17-25
	Иеремия в темнице
Бог открыл ему будущее благословение

В качестве символического действия Иеремия купил поле

Иерусалим вскоре будет завоеван

Он сомневается в Божьей Вести, которую возвещал сам 
	Он приносит свои сомнения Богу (стихи 17.25)
Прославление прекрасных дел Бога
	Иегова прославляется, несмотря на сомнения
«Ты», как субъект, - это поклонение; «я» отходит на задний план

Бог не самоволен, но верен

Стих 25 - Сомнение или изумляющееся поклонение


ПРИЛОЖЕНИЕ 3: ПОКЛОНЕНИЕ – НОВЫЙ ПУТЬ?

Иеремия, как пророк, выступал перед Иеговой с ходатайством в защиту нужд народа. Бог запретил ему это ходатайство, но он продолжал молиться за людей. Богу пришлось трижды запрещать ему вступаться за народ.
Наконец, Иеремия готов слушаться. Может быть, он научился тому, чему он должен был научиться? Может быть, он научился тому, что Бог хотел бы его доверия (Пс.146,11)? Можно ли выразить доверие и веру лучше, чем через послушание и поклонение? Иисус позже учит: «Давайте, и дастся вам …» (Лк.6,38). Иеремия отпустил свое упрямство и уступил.

Он доверяет и получает двойной ответ:

· Во-первых, Бог говорит: Я разрешу твою проблему о суде и новом начале. У Меня это сочетается. Для Меня нет ничего невозможного (32,27).
· Во-вторых, Он разрешает ему вновь молиться и обещает отвечать: «Воззови ко Мне – и Я отвечу тебе, покажу тебе великое и недоступное, чего ты не знаешь» (33,3).
Аналогичное произошло с Авраамом, который должен был принести в жертву своего сына и получил его назад. Позже Иисус расстается с жизнью и вновь получает ее, как подарок, в воскресении. И Павел во время своих путешествий многократно испытывает, как Бог требует от него жертв и всё-таки вновь и вновь щедро его одаривает. 

Скрывается ли здесь, у Иеремии, уже принцип веры? Открывается ли здесь то, какими Бог хочет иметь наши молитвы? Мы можем молиться за себя и других. Да, мы к этому даже призываемся (Мф.7,7). Но мы не должны просить, так как наш Отец и без того уже обо всём знает (Мф.6,8). Разве Бог не хотел бы намного охотнее нашего доверчивого прославления и нашего поклонения? Является ли упражнение в стиле жизни прославления и поклонения нашей задачей (Пс.102)?

Здесь нужно продолжать исследовать, идет ли речь только о некоторых особенных событиях или заново вспыхивает библейский принцип.
Документ1
Документ1 – Страница 23

