69-3 Будь верным и благоразумным домоправителем – Лк 12,41-48
Лк 12,41-48
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· В каком контексте находится наш отрезок?

· Что из этого контекста важно для понимания нашего отрезка?

· Почему Петр задает вопрос? 



41

· К чему относится этот вопрос?

· Кто подразумевается под словами «нам» и «всем»?

· Обрати внимание на то, что Иисус отвечает встречным вопросом!   42

· Каково описание служения домоправителя?

· Когда человек «верен»?

· Когда человек «благоразумен»?

· Что значит то, что люди являются «его слугами»?

· Что причитается людям, его слугам?

· Что подразумевается под «подходящим временем»?

· Что значит слово «блажен»? 



43

· Почему домоправитель называется здесь «рабом»?

· Говорит ли Иисус здесь о Своем возвращении?

· Какими хочет видеть Своих рабов в это время Иисус?

· Обрати внимание на акцент при помощи слова «истинно»!   44

· Что подразумевается под «всем его имением»?

· Обрати внимание на контраст: «если же»! 

45

· Является ли «тот раб» «домоправителем» из стиха 42?

· Почему раб имеет в своем сердце такие мысли?

· Что значит: «не скоро придет господин мой!»?

· Обрати внимание на то, что сказано: «мой» господин!

· Как следует понимать слово «господин»?

· Представь себе глаголы: бить, есть, пить, напиваться!

· Почему имеет место всё это?

· Обрати внимание на союз «то»! 



46

· Что хочет сказать этим стихом Иисус?

· Почему раб не «ожидает» прихода своего господина?

· Обрати внимание на суровое наказание; как в телесном, так и в духовном смысле!

· Кого подразумевает Иисус под словом «раб» в стихе 47? 
47

· Почему он получит «много» ударов?

· Обрати внимание на контраст! 



48

· Что Иисус хочет сказать в стихе 48а?

· Кого подразумевает под этим человеком Иисус?

· Что Иисус хотел сказать стихом 48б?

· Почему Иисус говорит здесь об «ответственности»?

· Что будет «искать» и «потребует» от нас Иисус?

· Как звучит ответ Иисуса на вопрос Петра в простых словах?

· Что Иисус хотел сказать Своим ученикам этими стихами?

· Что хотел передать своим читателям при помощи этих слов Иисуса Лука?

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 41-44 
Верные и благоразумные домоправители получают награду от своего господина

· 45-46 
Плохих домоправителей неприятно удивляет появление их господина

· 47-48 
Во время суда Бог примет во внимание наши ситуации и возможности

1.5.2 Для сердцевины
· Иисус хочет, чтобы Его люди были верными и благоразумными домоправителями Его общины и Его собственности и в послушании соблюдали Его волю.

· Иисус хотел сказать Своим ученикам о том, что время Его отсутствия будет для всех настоящим испытанием их верности, благоразумия и послушания, и что всякий должен решить сам, на какого раба он хочет походить.

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Мы подотчетны грядущему Господу. Ему принадлежат … (Voigt)  

План: 
1. наш мир,

 

2. наше время,

 

3. наши дары.

- - - - - - - - - - - - -

Цель: Как ты хочешь жить, зная, что придет Господь?

План: 
1. Благоразумно и верно?

 

2. Своенравно, закрывая глаза на реальность?

 

3. Мы, слышащие, знаем!

- - - - - - - - - - - - - -

Цель: Иисус придет вновь – будь и оставайся бдительным!
План: 
1. Жить ответственно, даже если никто этого не видит

 

2. Опасность недальновидности

 

3. Божье милосердие – Он нас удивит

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· Стихи 41 и 47-48 встречаются только у Луки.

· Вопрос Петра (41), пожалуй, вряд ли может касаться притчи о воре. Очевидно, поводом к нему послужили слова обетования из стиха 37 (Rienecker).

· Петр спрашивает о том (41), кто подразумевается под «людьми» (35) или под «рабами» (37). Есть все основания предполагать, что Петр стремится к тому, чтобы получить подтверждение привилегий учеников (ср. с Мк.10,35…). Иисус характерно отвечает указанием на ответственность (Voigt).

· Петр спрашивает о том, дает ли Иисус эту надежду (37) только Своим вестникам, которые особенно связаны с Ним и особенно трудятся для Его дела, или Он говорит об этом всем, ищущим вечную жизнь (Schlatter).

· Иисус продолжает Свою речь, будто вовсе не обращая внимания на этот вопрос. На самом же деле Иисус дает следующему наставлению поворот с точки зрения содержания, так что Петр может найти в нем определенный ответ на свой вопрос. Он звучит примерно так: Кто же, как не ты, Петр, и твои братья-ученики, должны быть верными и благоразумными домоправителями, которые заботятся о регулярной раздаче духовной пищи общине Иисуса, как «дому Господа» (Rienecker).

· Ответ Иисуса (42), прежде всего, является вопросом, видящим тот момент, когда Иисус действительно разделит и доверит Свое Своим людям (Мк.13,34) (Voigt).

· Сферой ответственности будут слуги, которых домоправитель должен своевременно обеспечивать (не командовать ими) (Voigt).

· Господь хотел побудить Апостолов к тому, чтобы каждый отдельный из них решился на одно из двух изображений (Rienecker).

· Каждый должен сам найти в себе ответ в отношении того, говорит ли Иисус это и ему. … Ни на кого извне Иисус не возлагает закон. … Его уход проверяет всех, верны ли они, благоразумны ли они (Schlatter).

· Стих 43 – это слова о блаженстве, как и стих 37 (Voigt).

· Награда Иисуса состоит в том, что человек получает еще большее задание, даже после Его Второго Пришествия (возвращения) (44) (Voigt).

· Есть различие между наградой в стихе 44, которая обещается верному домоправителю, и наградой в стихе 37 для бдительного раба. Обетование, данное бдительному рабу, имело в себе что-то глубокое. Оно было выражением личной принадлежности, благодарности господина за личную любовь, которую оказал ему верный служитель. Обетование, данное в стихе 44 домоправителю, почетнее. Оно  является официальной публичной наградой за исполнение  обязанностей для дома (Rienecker).

· В стихе 45, как в других притчах о Втором Пришествии, есть затягивание возвращения. Что может произойти, если община Иисуса уже не рассчитывает на Второе Пришествие своего Господа? (Voigt)

· Наряду со слугами речь идет о служанках (45). Кажется, Лука думает именно об общине. Этот человек не только пренебрегает своими обязанностями, но и ведет разгульную жизнь (Voigt).

· «С неверными» (46) – говорит Лука и называет нам при этом тот грех, из которого, как известно всему христианству, следует потеря жизни (Schlatter).

· В стихах 47-48 речь идет не о «бодрствовании в ожидании» возвращения Господа, а о послушании (Rienecker).

· О неверующем человеке (48а), о котором еще упоминает Господь, не говорится, что он является рабом и что Иисус – «его Господь» (Rienecker).

· Тот, кто в вере принял свидетельство Иисуса, получил многое (Rienecker).

· Жестокое наказание в виде «рассечения» человека имело место у персов. Предположительно, дословный арамейский текст содержит глагол, который может иметь значение «рассечения», но и «наделения» (ср. со стихом 47) (Voigt).

· Подобным образом объясняется то, что вместо слова «неверные» Матфей употребляет слово «лицемеры» (46). В основе лежит арамейское слово, обозначающее и то и другое (Voigt).

· Иудейская теология различает намеренные грехи и смертные грехи. Ученик считается посвященным в Божью волю через Иисуса (Мк.4,10-11) (Voigt).

· Вероятно, обращение относится к вождям народа, в особенности, к книжникам. Первые слушатели притчи должны были подумать о них (Voigt).

· «Божьими рабами» (высокое почетное звание) в Ветхом Завете называются пророки, особенно неизвестный человек у Исаии, вообще Божьи люди и правители (Voigt).

· Во времена Иисуса люди, пожалуй, прежде всего, думали о книжниках, как о «назначенных Богом управляющих, которым были доверены ключи Небесного Царства» (Мф.23,13; Лк.11,52). Таким образом, притча является одной из многочисленных угрожающих «побудок», обращенных к вождям народа. Иисус «кричит» им, что предстоит требование отчета (Voigt).

· Как уже позволяет обнаружить вопрос Петра, церковь первых десятилетий принимала эту притчу на свой счет (Voigt).

· Указания Иисуса, Его утешение и Его обещания напутствуют общину во все времена (Voigt).

· Апостолам (может быть, уже и епископам) был доверен дом Иисуса (1 Кор.4,1-2). Служители церкви управляют собственностью Христа (1 Кор.9,17; Еф.3,2). Они подают насущный хлеб. … Однако «Божьими рабами» являются все христиане. Основным призванием Божьего народа является то, что он весь безусловно принадлежит Богу (Рим.6,16…) (Voigt).

· (Как Петр в стихе 41) мы спрашиваем о разграниченных сферах в отношении места и времени, но Иисус обращается к нам лично, и, так как обращение относится к нам, мы принадлежим к тем, кого это касается. Поэтому ответ Иисуса также начинается с вопроса (42). Между тем как мы слышим вопрос, нам бросается вызов быть или стать такими. Иисус хочет не разделить нас, а призвать (Voigt).

· Перед грядущим Господом мы ответственны за «наш» мир, т.е. за часть реальности, которая действительно нам вверена (Voigt).

· Нас спросят не о том, что сделали или должны были сделать другие, а о том, что требовалось от нас (Voigt).

· Господь доверил Своим людям Свою собственность. Ведь Он временно отсутствует (Voigt).

· То, что ОН совершает в Своем мире видимым образом, Он может творить до дня Своего Второго Пришествия только через средства милости и руками Своих «домоправителей». Они действуют для Него, по Его поручению, в Его имя – надо надеяться, будучи в глубоком согласии с Ним. … Для этого необходимо, чтобы они были верными и разумными (Voigt).

· Церковь принадлежит Христу. Господь зорко следит за тем, поступаем ли мы так, будто она принадлежит нам. «Посланник от имени Христова» (2 Кор.5,20) так легко становится тем, кто хочет править и быть господином сам, кто вместо Него проповедует самого себя (2 Кор.4,5), кто интересуется самим собой вместо того, чтобы направить все мысли на Господа (Voigt).

· В то время как верный и разумный домоправитель знает, что он остается лишь «рабом», но с добросовестной ответственностью старается выполнить поручение своего господина, неверный управляющий, напротив, строит «господина» из самого себя (Rienecker).

· Достойно внимания то, как постепенно он опускается ниже. Сначала он говорит в своем сердце. … Затем он, очертя голову, предается своим склонностям к эгоизму, самоуправству, жажде почестей (Rienecker).

· Хотя этот раб занимал должность домоправителя, он будет выброшен вон и подвергнут одной участи с неверными, будто он никогда не был рабом Господа (Rienecker).

· Нас всё-таки должно очень испугать то, что Господу приходится говорить Своим людям, что они должны присматривать за тем, чтобы никто не «начал бить слуг и служанок, есть, пить и напиваться» (45) (Voigt).

· Мы везде являемся не собственниками, а лишь управляющими. Даже вещи, принадлежащие к нашему миру, не находятся в нашем распоряжении, будто мы можем обращаться с ними так, как нам угодно (Voigt).

· Корыстный человек рассматривает все вещи и людей, как средства для своих целей. Он лишает своих ближних достоинства и делает их своими рабами (Voigt).

· Тот, кто обладает властью, находится в большой опасности не использовать ее по назначению, а наслаждаться своим внешним превосходством, причиняя страдание и вред другим людям (Voigt).

· Тот, кто небрежен и ленив, безучастен и толстокож, позволяет доверенным ему вещам прийти в упадок, что вредит его ближним и, естественно, в конце концов, позорит его Господа (Voigt).

· Тот, кто обогащается нечестным путем, «неверен», он злоупотребляет надеждами, которые возложил на него его Господь (Voigt).

· Притча разъясняет, что причиной всех этих порочных взглядов и приемов является «неразумность» домоправителя. Он не видит реальность (Voigt).

· Однажды Господь будет здесь и спросит: 
· Как ты обращался с людьми, которые все принадлежат Мне, которые Мне дороги, за которых Я, как их Спаситель, отдал Свою жизнь, потому что Я не хочу потерять никого, - как ты с ними поступал?

· И, если ты слышал, что над людьми издеваются другие, позаботился ли ты со своей стороны о том, чтобы это закончилось? (Voigt)

· Наш мир уменьшился, стало быть, «наш мир» увеличился (Voigt).

· Господь возлагает на меня ответственность не за то, что я не смог сделать, но за то, что я смог и могу делать (Voigt).

· Смог ли бы Иисус сказать мне: «Поздравляю! Я ожидал от тебя именно этого. Ты заботился о своих ближних и жил не для себя самого. Никому не пришлось бедствовать; ты давал им, как подобало, их «меру хлеба». Ты был верным (1 Кор.4,2)»? (Voigt)

· И христианин должен вновь и вновь позволять притче говорить ему то, что она хочет сказать. У нас в крови мнимые «благоприобретенные права» в нашей части мира, самовольное обращение с вещами и людьми, так что здесь нужно постоянное переосмысление (Voigt).

· Благоразумие – это не интеллект, а способность правильно судить о реальности (пришествии Бога) (Voigt).

· То, что в отношении суда и наказания Господь становится таким удивительно резким, позволяет обнаружить, что Его последний суд очень серьезен. Он не позволяет буйствовать необузданному гневу! В Своей строгой угрозе Он встает на сторону самоуправно измученного и использованного нами в преступных целях мира, особенно на сторону людей, которые являются – или могли бы стать жертвами наших злых интриг (Voigt).

· Следует подумать о том, что другой – неверный – раб даже не говорит: У меня нет господина. … Он, напротив, говорит: «Не скоро придет господин мой» (45) (Voigt).

· Студент, который от одного семестра до другого утешает себя тем, что до экзамена еще далеко, должен, в конце концов, уяснить себе, что тикают и его часы. Управляющий должен был бы знать, что однажды его господин будет здесь (Voigt).

· Иисус Сам не знает, когда Он возвратится (Мк.13,32; Мф.24,36). Встречаются высказывания Иисуса как о Его скором, так и о Его отдаленном пришествии. Нужно только знать, с каким намерением Иисус говорил то, что Он возвещал о Своем предстоящем пришествии. Пик, которым заканчивается всё, всегда гласит: Бодрствуйте! (Voigt)

· Господь может придти в любой момент (Voigt).

· То, явится ли Господь в облаках или возьмет у меня в эту ночь мою жизнь (20), сводится почти к одному и тому же (по Voigt).

· Иисус хочет, чтобы мы в любой момент рассчитывали на наступающий для нас – или для мира – конец времени (Voigt).

· Да, мир принадлежит Господу! Да, я должен ответить перед Ним за свою жизнь! Но признать то, что это могло бы стать реальным уже в следующий миг, мы не желаем (Voigt).

· Тот, кто рассчитывает на пришествие Иисуса, т.е., однако, наряду с этим, на окончание данного ему срока, будет использовать время и знать, что любой момент может стать и при этом даже фактически становится реально опасным (Voigt).

· В истории церкви ожидание дня страшного суда нередко оказывало парализующее воздействие. Для чего ремонтировать дом, если он всё-таки вскоре будет разрушен? (Voigt)

· Даже если бы я знал о том, что завтра мира уже не будет, я хотел бы, чтобы Господь нашел «верного и благоразумного домоправителя» (Voigt).

· Тот, кто рассчитывает на Его пришествие, идет Ему навстречу (Voigt).

· Если понимать напряженное ожидание Второго Пришествия верно, оно является сильным стимулом к ответственному действию в этом мире (Voigt).

· Вновь и вновь встречающаяся в Новом Завете речь о суде по делам - это не пережиток из времени, которое мало знало о благодати. Иисус знает, почему Он говорит так резко! (Voigt)

· Тому, кто знает, как обстоят дела с Богом, миром и им самим, кто, стало быть, также знает, что от него ожидается, однако сознательно сопротивляется, серьезно засчитается его позиция и его образ действий (Иоан.15,22). Познание и знание усиливают ответственность (Voigt).

· Иисус вообще не мыслит с точки зрения закона. Мы видим, как Он нас ищет. Он наставляет нашу совесть. Он хочет снять с нас бремя. Таким образом, Он заговаривает с нами о нашем вероисповедании. ОН ожидает серьезного отношения к тому, что открылось нам в вере. От всякого, кому дано много, много и потребуется. Но у Бога есть глазомер. … Пожалуй, Он умеет рассчитывать приход и расход (Voigt).

· В Божьем мире есть больше милосердия, чем мы должны были опасаться после суровых слов наказания. Бог знает о внутреннем состоянии несметного количества людей, которым еще никогда не приходила, может быть, не могла придти мысль о том, что мир может принадлежать Богу. Бог об этом знает (Voigt).

· От христиан Бог требует большего, чем от других. То, даем ли мы больше, является иным вопросом (Voigt).

· Быть христианином тяжело. Господь возлагает на нас большую ответственность. Только мы не должны забывать о том, что перед Его требованием стоит молитва (48). Использовать то, что дано, и в нем хозяйничать! (Voigt)

· Когда мы – лицом к лицу – предстанем перед Ним, тогда мы принесем Ему только то, что Он дал нам Сам (Voigt).
2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument1
Dokument1 – Страница 11

