47-3 Принятый из любви – Втор 7,6-12
Втор 7,6-12
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· В каком контексте находится наш текст?

· Где находится Израиль?

· Обрати внимание на союз «ибо», с которого начинается отрезок!  6

· К чему относится «ибо»?

· Обрати внимание и на союз «но» в стихе 5!

· Что значит «святый»?

· Что значит «Святый у Господа»?

· Где в Библии написано еще что-то о «святом народе»?

· Почему Иегова называется «твоим Богом»? Сразу дважды!

· Что означает слово «избрать»?

· Что значит быть Божьей собственностью?

· Что имеется в виду: «из всех народов»?

· Обрати внимание на подчеркивание отрицания при помощи слова «не»! 7

· В какой связи находятся слова «принятый» и «избрать»?

· Что имеется в виду: «вы малочисленнее всех народов»?

· Обрати внимание на контраст при помощи слова «но»! 8

· Что значит «любить»? Как любят?

· Какое отношение имеет любовь к клятве?

· Что такое «клятва»?

· О какой клятве здесь идет речь? Где она записана в Библии?

· О каких отцах идет речь?

· Обрати внимание на союз «поэтому»!

· Что подразумевается здесь под словом «вывел»?

· Что означает выражение «рукою крепкою»?

· Обрати внимание на союз «итак»! 



9

· «знать» = «познать»! Обрати внимание на различные значения слов!

· Обрати внимание на повторение слов «твой Бог»!

· Почему сказано, что «твой Бог есть Бог»?

· Почему Бог называется «верным Богом»?

· Что означает слово «завет»?

· Какое отношение имеют друг к другу слова «завет» и «милость»?

· Что значит: «до тысячи родов»?

· Какое отношение имеют друг к другу понятия «любить» и «сохранять заповеди»?

· Обрати внимание на суровость этого 10-го стиха! 10

· Что имеется в виду: «воздает в лицо»? = Повторение!

· Что такое «ненависть»? Как ненавидят Бога?

· Обрати внимание на союз «итак»! 11

· Каков вывод из стиха 10?

· Есть ли различие между заповедями, законами и правами?

· Может ли Бог (мне) «приказывать»?

· Или слова Библии скорее являются рекомендациями?

· Обрати внимание на связь: «и если …, то будет …»! 12

· Поразмышляй о глаголах: «слушать, хранить, исполнять»!

· Что тогда (также) будет делать Бог?

· Что хотел сказать этими словами народу Израиль Моисей?

· Почему эти строки были записаны?

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 6-8

 Израиль избран потому, что так захотел Бог, и потому, что Он клятвенно пообещал это через завет с Авраамом

· 9-11 
Израилю напоминают об обязательствах завета перед Богом

· 12-16 
Бог напоминает Израилю о благословениях завета, которые ОН охотно хочет передать

1.5.2 Для сердцевины
· Перед вступлением в обетованную землю и перед своей смертью Моисей хотел еще раз напомнить народу об их идентичности в Боге и верности Бога завету, чтобы объяснить им, каким благодатным является послушание Богу.

1.6 Новозаветные мысли

· Верность Бога завету в крещении

· Весь народ свят = 1 Петра 2,9

· Избран для служения

· «Соблюдать» = «Пребывать»

· Возрождение – это призвание

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Так связал Себя со Своим народом Бог (Voigt)

План: 
1. Из беспричинной любви

 

2. С обязывающей силой

 

3. В непоколебимой верности

- - - - - - - - - - - - -

Цель: Непостижимо верен
План: 
1. Бог, Который призывает

 

2. Бог, Который любит

 

3. Бог, Который (клятвенно) связывает Себя обязательством

- - - - - - - - - - - - -

Цель: Аллилуйя, Бог держит Свое Слово

План: 
1. избрания

 

2. святости

 

3. обетования

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

---------------------------

Цель: 

План: 
1. 



2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· Темой этого воскресенья является память о крещении (6-е воскресенье после Троицы) (Voigt).

· Текст происходит из увещевательной части Второзакония (6,10-9,6), которое в целом изображает себя в качестве важной прощальной речи Моисея, однако содержит различные элементы (Voigt).

· Согласно Втор.7,1-5 на входящий в Ханаан Израиль возложено определенное отделение от языческого населения и его культа (Gradwohl).

· «Устранение» (2) мечом относится к исключению. Об «устранении» речь идет после падения Иерихона (Иисус Навин 6,21), Хеврона и других мест (10,28…). В большинстве случаев жители остаются невредимыми и становятся «тернами для ваших глаз…» (Числа 33,55) (Gradwohl).

· Даже если практика выглядит иначе, чем этого желает теория – желаемое в Втор.7,1-5 отделение остается путеводной заповедью (Gradwohl).

· Несомненно, дан момент энтузиазма веры для «ревнующего Бога», Который «не» терпит кроме Себя «других богов» (Исх.20,3.5) (Gradwohl).

· «Святыми» (6 – «kadosh») называются культовое помещение и время культа, но это слово никогда не употребляется в отношении вещей или предметов, а лишь личностей, стало быть, Бога и принадлежащих Ему людей (Voigt).

· «святой» (6) подразумевает то же самое, что «обособлять» (Gradwohl).

· То, что в своей совокупности Израиль объявляется «святым» и называется «святым народом», встречается здесь впервые в Ветхом Завете. Таким образом, формулировка «святой народ» больше не имеет место в Ветхом Завете. … Святость во Второзаконии – это не требование, а обетование (Schneider).

· Если святость Израиля является не результатом его старания, а абсолютным даром Бога, то источник святости народа не следует искать в нем самом. … Народ свят ради факта принадлежности к Богу (Schneider).

· Святость Израиля – это обстоятельство, только ввиду которого становится необходимым упомянутый закон. Следовательно, она является качеством, приложенным народу Богом прежде всякого человеческого действия (Schneider).

· Израиль должен мочь приближаться к Богу, что является особенной привилегией священников, и должен совершать Богослужение для всего мира (Schneider).

· Разумеется, в этом служении Израиль оказался несостоятельным: Поведение Израиля среди язычников не возвеличило, а умалило Бога (Schneider).

· Бог был опозорен. Он мог бы отречься от Израиля. Но Он этого не делает. Почему? Потому, что Бог любит Израиль, и потому, что Он хочет доказать Свою верность обетованиям, которые Он дал отцам (Schneider).

· Божья любовь показывает себя конкретно в том, что ОН связывает Израиль с Собой, стало быть, «избирает» его для Себя (Schneider).

· С какой целью пишет Петр (1 Петра 2,9)? Ответ: «… дабы возвещать совершенства Призвавшего вас из тьмы в чудный Свой свет» (Schneider).

· Святой народ Нового Завета свидетельствует о Боге не только своей жизнью, но и своим возвещением (Schneider).

· Не на основании вашей многочисленности, но на основании Своей любви к вам и на основании сохранения клятвы (8). Между тем как любовь и клятва помещаются рядом, становится ясно, что выбор не только последовал из порыва любви, но основан на стойкой любви, связывающей саму себя (Voigt).

· «Надежный» Бог, сохраняющий начатые Им в суверенной свободе отношения общения (завет) и Свое обращение к Своему народу для 1000 поколений, т.е. навсегда (Voigt).

· «приняты» (7) означает: «желать», «любить», но здесь это относится к сильной привязанности Бога к Израилю (Gradwohl).

· Направляющемуся против Него злу Бог позволяет «стать полным» (стать совершенно злым), т.е., однако, возвратиться на ненавидящего, так что оно его губит (10) (Voigt).

· Стих 12 опирается на стих 9: Божья любовь – это верно сохраненный Божий завет и Его милость, не только для одного поколения, но для всех следующих (Schneider).

· «Благословение» означает: Как оно началось однажды, так оно продолжается. Поэтому благословение является видимой и осуществляющейся в истории стороной Божьей верности (Schneider).

· Стих 6 является, так сказать, поворотным кругом. Он обосновывает необходимость отказа от почитания богов и, во-вторых, берет новый тон: «тебя избрал Господь, Бог твой, чтобы ты был собственным Его народом» (Gradwohl).

· Израиль не должен быть таким, как «все народы, которые на земле» (Gradwohl).

· Бог избирает, Он любит, Он выполняет Свое обязательство и спасает народ (Gradwohl).

· В стихах 9-11 зафиксирована ожидаемая реакция Израиля, а именно при помощи двух глаголов: «итак знай» (9) и «итак соблюдай» (11). Реакция заключается в области мышления и в области действия: в познании Божьей верности и принципа работы – Его труда в истории – и, будучи укрепленной этим познанием, в исполнении Божьих заповедей (Gradwohl).

· Стих 12 называет Божью реакцию на реакцию Израиля, делая акцент на причинной связи. … Бог верен Своему завету и дарит Израилю Свое многогранное благословение (13-16) (Gradwohl).

· Желанная Богом близость и привязанность к народу обязывает его к приближению к Творцу, действие Которого должно быть признано, а заповедь Которого – исполнена (Gradwohl).

· Божье обещание полностью добивается восприятия лишь тогда, когда Израиль готов реагировать. Сначала отказом от народных обычаев язычников, а затем позитивным обращением в познании и действии к установленному Богом призванию (7,9-11; 4,39-40) (Gradwohl).

· Верность Бога завету с Израилем никоим образом не определяется поведением народа. «Желанный», «возлюбленный», принятый через «клятву» Израиль находится в особенных отношениях, даже если он нарушает завет. Только благословение отсутствует (Gradwohl).

· Именно потому, что Израиль смог изведать Божью доброту, он должен нести ответственность за виновные действия в особенной мере. … У Израиля нет претензии на Божье обращение (Gradwohl).

· Божий выбор основывается на эмоциональном переживании, Его «любви». … Конечно, может быть так, что поведение Израиля оказывало влияние на любовь. Во всяком случае, так это понимает Талмуд: «Я желаю вас, ибо даже в час, когда Я дарю вам величие, вы делаете себя передо Мной ничтожными. Я дал величие Аврааму, и он сказал: (Быт.18,27); Моисею и Аарону, и они сказали: (Исх.16,8); Давиду, и он сказал: (Пс.21,7).

· Однако идолопоклонники не таковы. Я дал величие Нимроду, и он сказал: (Быт.11,4); фараону, и он сказал: (Исх.5,2); Сеннахириму, и он сказал: (4 Царств 18,35); Навуходоносору, и он сказал: (Ис.14,14); Хираму, царю Тира, и он сказал: (Иез.28,2)». … Иными словами: Скромность Израиля привела к его «избранию» Богом (Gradwohl).

· Существенным в тексте является не только тот факт, что это избрание произошло, но то, что оно продолжается. Самый частый упоминаемый глагол звучит «shamar»: оберегать, сохранять: Бог хранит: … (Gradwohl).

· Как любящие Бога могут рассчитывать на «верного Бога», так «ненавидящие Его» должны ожидать уничтожения (Gradwohl).

· R. Joschia сказал, что Святой, да прославится Он, терпит злых людей в этом мире вследствие трех вещей: Может быть, они обратятся, может быть, они исполнят Божьи заповеди и получат Его награду в земном мире, а, может быть, от них произойдут хорошие сыновья (Gradwohl).

· Божье долготерпение, принимаемое, как неминуемое, приводит к терпеливости человека, который готов прощать своих противников (Gradwohl).

· Стих 12 – противореча стиху 9 – производит впечатление, что Божья верность, Его исполнение обещаний условны. Так как Израиль повинуется, Бог остается ему верным (Gradwohl).

· Если народ придерживается своих возложенных на него обязательств завета, результатом будет обещанное благословение (Втор.7,12; 8,20) (Gradwohl).

· Никто не говори: Я исполняю заповеди Торы и занимаюсь ее мудростью, чтобы получить всё отмеченное в ней благословение или жизнь будущего мира. … Так служить Богу не нужно, ибо это было бы служением из страха. … Тот же, кто служит Богу из любви, … следует за истиной, потому что это истина и в конце благословение придет само (Gradwohl цитирует Maimonides).

· Израиль – человечество в целом – не может ссылаться на Божью клятву, если хочет идти по своему собственному пути (Gradwohl).

· Без закона возник бы хаос, без сострадания мир не смог бы сохраниться. Должно иметься и то и другое (Gradwohl).

· Избрание – это Божий подарок, который нельзя принять и затем позволить ему «покрыться пылью». Оно – подарок, обязывающий того, кто его принимает, к делу (Gradwohl).

· Крещение – это средство, которое Бог употребляет, чтобы подключить нас к электрической цепи Своего действия (Voigt).

· Крещение – это воссоединение с Христом (Рим.6,3; Гал.3,27; 1 Кор.12,13). Если мы связаны с Ним, мы имеем часть в Нем и во всем, что Ему принадлежит (Voigt).

· Раннему христианству не пришло бы в голову считать крещение излишним. Выражения «быть христианином» и «быть крещенным» равнозначны (Voigt).

· Если Божье спасение осуществляется и в истории, стало быть, в поступательном событии, то действующий в ней Бог всё-таки всегда является Тем же самым. Клятву, данную Им отцам, Он сдерживает и выполнит Свое обещание, послав, когда придет время, Своего Сына (Гал.4,4) (Voigt).

· Текст свидетельствует о ряде обстоятельств дела, которые, между тем как мы связываемся через крещение с Христом, осуществятся прекраснейшим образом, даже, в сущности, истинны уже и во времена Второзакония именно «во Христе» - в еще не появившемся, только тайно присутствующем Христе. Назовем основные ключевые слова: народ, святой для Господа – избрание – собственность - любовь – клятвенное обещание – спасение могущественной рукой – божество Бога – завет – приветливое обращение – и то и другое в 1000 поколений – с нашей стороны: любить Бога и соблюдать Его заповеди (Voigt).

· В Новом Завете эти задачи появляются в ином образе и других контекстах (Voigt).

· Договорное связывание Бога Себя с Израилем, как со Своим народом, в то же время является делом Его благодати, Его ласковости, Его любящего обращения к Своим людям. Такова ситуация и с крещением. Оно – действие Бога – «Он спас нас … банею возрождения» (Титу 3,4-5), - священное событие (Voigt).

· В израильской вере люди знают об избрании Иеговой (Пс.32,12) (Voigt).

· Проповедь может направить много заботливости и любви на то, чтобы разъяснить, что вера может заключаться не в предположении, будто есть какое-то «высшее существо», и не в теории о так или иначе описываемом или воображаемом божестве, но в основывающейся на ясном Слове уверенности в том, что мы имеем Бога, приблизившегося к нам, установившего с нами связь, даже заключившего с нами договорный завет (Voigt).

· Естественно, тот, кто говорит об избрании, должен быть готовым к тому, что от него потребуют объяснений: А почему не другие? (Voigt)

· Так как избрание является личным событием, оно происходит в свободе. Как любое свободное дело, оно – чудо, не дифференцируемое, не предугадываемое, его невозможно потребовать, уж ни в коем случае обжаловать (Voigt).

· В Своем выборе Бог не руководствуется тем, заслуживаем ли мы это или нет. В жизни Иакова есть достаточно слабых мест, и они не утаиваются; но он – человек, избранный Богом (Voigt).

· Через Христа Бог вновь сделал нас Своей собственностью, и тем, что произошло во Христе, Он оделяет в крещении всех тех, кто хочет его принять (Voigt).

· Выражение «по имени» в формуле крещения происходит из банковского дела и означает переход права собственности. Мы вновь принадлежим Ему (Voigt).

· Связь с Христом основывает и связь с другими членами Тела, как затем в Ветхом Завете принадлежность к Иегове имеется только в принадлежности к Его народу (Voigt).

· Свято то, что относится к реальности Бога и что поэтому следует строго отделять от общего (Voigt).

· Святое – это не увеличенное или завышенное человеческое. Святое можно было бы назвать великим незнакомцем в мире человека, реальностью опыта, которая никогда не позволяет по-настоящему включить себя в хорошо знакомый человеку мир (по Voigt).

· На самом деле, одни (еще) не принадлежат к народу Бога, а другие им уже являются (Voigt).

· Нужно понимать агрессивность Второзакония по отношению ко всему языческому, в особенности по отношению к ханаанскому. Чем сильнее было ослепление, исходившее оттуда для Израиля, тем более бдительным и бескомпромиссным нужно было быть. «Господь, Бог твой, есть Бог (9) (Voigt).

· В отношении нас Бог взял на Себя индивидуальное обязательство (это заключается в слове «завет»). Однако при этом Он также возлагает обязательство на нас. … К заключению завета прямо-таки относится то, что народ торжественно берет на себя обязательство (Исх.24,7). С точки зрения Нового Завета: Если в крещении мы имеем часть в умершем и воскресшем Христе, «то мы должны и ходить в обновленной жизни» (Рим.6,4 – сегодняшнее Апостольское Слово) (Voigt).

· Нам было бы полезно, если бы мы вновь научились лучше понимать то, что при помощи Своей заповеди Бог делает нам что-то доброе. Тот, кто знает самого себя, будет знать, что нехорошо постоянно говорить только о свободе, в которой всякий принимает решения сам, потому что, как аргументирует он, любовь не подчинена никакому закону.

· Второзаконие знает и говорит о том, что всему тому, что мы можем делать, предшествует Божья любовь. Предшествование Бога заключается в термине «завет» и, так как (9) речь тотчас идет о любящем милосердии, ясно, на чем основывается ожидаемое здесь послушание (Voigt).

· Если Бог обращает к нам Свою любовь, тогда то, что мы вновь Его любим, является нормальным (любить и соблюдать заповеди - 9) (Voigt).

· Речь идет о личных отношениях с Богом, именно об обращенной к нам Его любви и о любви, которой должны отвечать Ему мы. В отношении крещения это могло бы означать: Знай, что с тобой произошло, и где ты стоишь! (Voigt)

· С человеком, который уже не должен был ожидать от Бога ничего, Этот Бог связал Себя во Христе так, что теперь ему принадлежит вся жизнь Христа. Моё новое местоположение называется Христом. Я ни на минуту не должен забывать о том, где я нахожусь (Voigt).

· Связанные крепко! – в этом заключается то, что никакое разочарование, которое должен испытать с нами Бог, не побудит Его отказаться от Своей связи с нами и отречься от нас. Для чего эти многие наставления? Для чего эти умоляющие призывы любить Бога и повиноваться Ему (6,4; 10,12; 11,13; 13,4)? Почему мы должны постоянно «помнить» о волеизъявлениях Бога (5,15; 7,18; 8,2.18)? Потому что имеет смысл возвращение из заблуждений и после потери направления на укрепленный путь. Бог не сдается. Может быть, мы нарушаем завет; Он этого не сделает (Voigt).

· В действительности может быть так, что кто-то принципиально отказывается от предложения связи с Богом, стало быть, «ненавидит» Бога, что, хотя он мог бы это делать, он, следовательно, не хочет позволять себя любить: Тогда Бог допускает выбранному им самим «полностью» с ним «произойти». В таком случае это было бы изгнанием себя из силового поля Божьей любви. На этой границе заканчивается и сила любви Иисуса Христа (Иоанн.3,18) (Voigt).

· Как бы часто уже ни терял контакт с Богом и я сам, то, что предоставил мне в моем крещении Бог, остается в силе. Я отпускал, но Он схватывал тем сильнее. Он вновь и вновь видел меня ослабевающим; но Свое отношение ко мне ОН не изменил (Voigt).

· Я могу исключить из спасения самого себя, но ОН этого не сделает (Voigt).

· Вера не интересна самой себе. Она интересуется только Богом, Который в Своей забегающей вперед любви создал (со мной) связь и выдержал до конца (Voigt).

2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument1
Dokument1 – Страница 12

