36-3 Просите, и дано будет вам – Лк 11,5-13
Лк 11,5-13
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· В каком контексте находится наш отрезок?

· Обрати внимание на союз «и»!!! 



5

· Кто такой «Он» и кто подразумевается под словом «вас»?

· Как выглядели простые израильские дома в то время? 
6-7

· Обрати внимание на то, что речь идет о деревне (5-6)!

· Как закрывались двери?

· Почему друг не может (не хочет) встать?

· Когда кто-то является другом?

· В чем выражается дружба?

· Когда люди ложились спать в то время?

· Какую роль в культуре того времени играло гостеприимство?

· Обрати внимание на авторитет и уверенность в словах Иисуса!   8

· Откуда Он так точно знает о том, о чем Он говорит?

· Можно ли шантажировать (упрашивать) Бога?

· Нужно ли только в достаточной мере просить, чтобы получить?

· Что хочет сказать при помощи этой притчи Иисус?

· Почему просящий друг получит?

· Что Иисус подразумевает под словами «сколько просит»?

· Есть ли связь со стихом 3?

· Тот же самый авторитет! 




9

· Что подразумевается под словами «просить», «искать» и «стучать»?

· Где есть сходства, где – различия?

· Что подразумевается под словами «дать», «найти» и «отворить»?

· Обрати внимание на причинный союз «ибо»! 

10

· В чем заключается причина того, что дело обстоит так, как об этом говорит Иисус?

· Есть ли при этом обосновании связь с Божьим именем «Иегова»?

· Как выглядит наш опыт с этим Словом Иисуса?

· Что хочет сказать Иисус при помощи этих двух образных слов?   11-12

· Обрати внимание на связь: «итак, если вы» … «тем более»!   13

· Что хочет сказать этим Иисус?

· Почему Иисус называет Своих слушателей «злыми»?

· Обрати внимание на контраст между словами «злы» и «благие»!

· Как Иисусу в голову вдруг приходит мысль о Святом Духе?

· Кто или что такое Святой Дух?

· Хочет ли Иисус отнять у Своих слушателей страх перед тем, чтобы просить Святого Духа?

· Относятся ли стихи 9-10 только к Святому Духу?

· Что хотел сказать Своим слушателям этими стихами Иисус?

· Почему Лука включил эти слова в свое Евангелие для своих читателей?

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 5-8

 Друг просит у другого друга ужина для своего друга

· 9-10 
Иисус ободряет: Ищите! Просите! Стучите!

· 11-12 
Две притчи о естественном предоставлении добрых даров тем, кого любят

· 13 

Насколько больше добрых даров дает благой Бог! Его лучшим даром является Святой Дух

1.5.2 Для сердцевины
· Иисус хотел, чтобы Его ученики поняли, что Бог, как их Небесный Отец, желает, чтобы Его просили, и от души любит дарить добрые дары; самым драгоценным из которых является Святой Дух (Он Сам).

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Бог желает, чтобы мы молились

План: 
1. Выслушивание молитв – это естественная манера Бога

 

2. Мы можем усиленно Ему докучать

 

3. Бог тоскует по тому, чтобы жить в нас

- - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Бог обнаруживает Себя Богом, …

План:
1. Будучи контактным для нас во всякое время

 

2. Обещая быть Тем, Кем Он является

 

3. Предлагая нам Своё общение

- - - - - - - - - - - - - - - 

Цель: Ради Иисуса нас слышит Бог (Voigt)

План: 
1. Мы должны осмеливаться на то, чтобы Его просить

 

2. Он хочет давать нам то, о чем мы просим

 

3. Он дает нам больше, чем мы просим

- - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Иисус говорит Своим ученикам: Естественно, Бог слышит молитву! (Rienecker)

План: 
1. Через пример из будней

 

2. Ввиду ежедневного опыта

 

3. Ввиду Божьего милосердия

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

---------------------------

Цель: 

План: 
1. 



2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· В ответ на просьбу учеников: «Научи нас молиться» (1) Иисус дает им следующие темы для молитв: Царство Божие, наш насущный хлеб, прощение грехов и защита от искушения. По этим темам Он теперь продолжает учить их тому, как и с какой убежденностью нужно молиться.

· Иисус показал Своим ученикам молитву «Отче наш», как образец молитвы, по которому следует выпрашивать у Бога всё существенное. После этого наставления Он теперь уверяет их в выслушивании их молитвы (Rienecker).

· «Притча о человеке, которого ночью попросили о помощи» (5-8) (Voigt цитирует Jeremias).

· Притча красочно описывает условия маленькой восточной деревни. Нет магазинов, но домохозяйка печет суточную дозу для семьи до восхода солнца (Rienecker).

· Выражение «я не могу» (7), как это часто бывает в жизни, подобно выражению: Я не хочу (Voigt).

· «По неотступности» (8) – предложение другого перевода: «чтобы не быть пристыженным» (Voigt). 

· Отклонение просьбы было бы немыслимым! … Через заключительное предложение «Говорю вам …» (8а) Иисус убедительно уверяет в том, что такое настойчивое упрашивание достигает цели (ср. с Лк.18,1-8) (Rienecker).

· Пассив (9-13) перефразирует Божье имя, которое, согласно иудейскому обычаю, по возможности не произносили (Voigt).

· Все три образа (9) взяты из притчи (5-8) (Rienecker).

· В применении этих трех образных слов есть тонкие различия. Тот, кто просит, хочет получить что-то, чего у него нет. Тот, кто ищет, либо что-то потерял, либо хотел бы, ища, получить что-то, что требует времени и усилий. Тот, кто стучит, должен приобрести себе доступ к тому, от чего он ожидает исполнения своего желания (Rienecker).

· Конец: «a minore ad maius» (11) (По малому судить о большом). Ответ: Нигде! Невозможно! … Точно так же в стихе 13 (Voigt).

· Настоящий отец не дат сыну что-то несъедобное, что-то вредное или даже пугающее (Rienecker).

· Все мы «злы» (13) от юности (Rienecker).

· Этот текст должен ободрить нас молиться, мы должны убедиться в выслушивании. Утешение ненавязчиво, но, будучи заявленным во всеуслышание, оно обосновывается Вестью и делом Иисуса (Voigt).

· Было бы абсолютно неверным выдвинуть лозунг: Мы должны молиться, не работать. Обратное, разумеется, также было бы неверным. Христианская вера видит в человеке образ Божий, существо, предназначенное для беседы с Богом (Voigt).

· Умершая молитвенная жизнь – это не только ущерб на краю, но повреждение в центре. «Они больше не разговаривают друг с другом» - всякий знает, что это значит, когда приходится замечать это за двумя людьми (Voigt).

· Нам не только позволено, но прямо-таки рекомендовано сопоставить высказывания текста с трудностями, с которыми сталкиваемся мы (Voigt).

· Мы находимся в наставлении Иисуса в отношении молитвы (1). Важно постоянно помнить о Том, Кто нас так учит (Voigt).

· То, что Бог относится к нам так, как это предполагает и выражает наставление Иисуса о молитве, имеет силу «во Христе». Бог слышит нас ради Иисуса (Voigt).

· Мы понимаем, что для путешествия путник (6) воспользовался прохладой вечера и наступающей ночи. Но теперь он приходит голодным, а хлеба нет. Для жителя Востока гостеприимство свято. Что делать? В условиях деревни люди знают, что происходит в соседнем доме. Как хорошо: Там они пекли сегодня утром с избытком! Можно перейти дорогу и одолжить суточный рацион хлеба (= 3 лепешки – стих 5). Но сейчас полночь. Просящий человек должен разбудить друга. Мы слышим, как он стучит. Он выскажет свою просьбу соседу шепотом. «Друг!», - обращается он к нему. Другой человек отвечает совершенно иным тоном: без обращения, сердито, грубо. Но и он ответит глухим голосом, хотя он раздражен. Так как, хотя он услышал стук, но семья от этого не проснулась. Ведь в палестинском феллахском доме с его одной комнатой (Мф.5,15) все они спят, тесно прижавшись друг к другу: отец, мать, дети. Если бы отец встал, то все бы проснулись. А если бы их не разбудило поднятие отца, тогда это сделала бы «давно» запертая дверь. К двери и косяку прикреплены железные кольца, в которые вставлена балка. Открыть дверь бесшумно невозможно. Достаточно препятствий и встречных доводов! (Voigt)

· Всю притчу следует понимать, как один – стойко изложенный - риторический вопрос, ответ на который дан в стихе 8 (Voigt).

· Речь Иисуса должна была бы закончиться новым поднятием первого вопроса: «Можете ли вы это себе представить?» Ответ: Невообразимо! При всех внешних трудностях, при всей неготовности друга, к которому обращаются за помощью: просящий человек получит то, чего он хочет, просто потому, что он не уступает, или потому, что, в конце концов, и пробужденному от сна отцу всё-таки кажется оскорбительным отослать пребывающего в затруднительном положении соседа (Voigt).

· Иисус ободряет нас обращаться к Богу. Он настоятельно ободряет нас просить в молитве (Voigt).

· Наша молитва осуществляется различными способами: как прославление и поклонение, как безмолвное изумление, как бессловесное вверение себя, как определенная и немая благодарность, как истолковывающее обдумывание вещей в обращении с Божьим Словом и в уверенности в присутствии Господа. Всё это хорошо и правильно. Но к этому принадлежит и просьба. Притча не оставляет в этом сомнений (Voigt).

· «Бога» и Его «избранных» стих 7 видит вместе, и этим обоснован конец «a minore ad maius». Если даже среди людей, т.е. в явно неблагоприятных условиях, дело обстоит так, что просящий человек со своим желанием, наконец, одерживает верх, насколько более у Бога (см. также 18,1…) (Voigt).

· Подлинным фактором, который в «малом» видит отраженное «великое», является – никоим образом не заслуженная нами и потому также не ожидаемая и не требуемая без Иисуса Христа – любовь и отцовская забота Бога (по Voigt).

· «Во Христе» Бог относится к нам так, что Он не только позволяет нам просить, но ободряет нас это делать (Voigt).

· Говоря в стиле текста: ответ, который следует дать на риторический вопрос Иисуса, должен был звучать так: «Это невозможно». Ныне (если бы можно было усилить «невозможное») в отношении Бога он должен был бы звучать так: «еще намного невозможнее!». Именно к этому оно клонится. Бог непременно не отвергнет вас – осмельтесь же на то, чтобы Его просить (Voigt).

· Хотим ли мы утверждать, что то, что возможно человеку в его сфере действия (изменить свое окружение и управлять им), должно быть невозможным Богу в сфере влияния, подчиняющейся Ему (и потому в реальности Он не может выслушивать молитвы)? (Voigt)

· Удивительным и вызывающим изумление является не то, что Бог может внимать просьбам, но то, что Он хочет это делать (Voigt).

· Ни у нас нет власти над Богом, ни Бог никоим образом не обязан нам (Voigt).

· Без Христа мы, люди, пребываем в конфликте с Богом; Наше положение перед Богом, каким оно было бы без Иисуса, сделало бы всякую молитву невозможной. Грешники проиграли перед Богом. – Но ныне, благодаря Христу, мы находимся в совершенно новом положении. Иисус дает нам право на молитву. Мы можем просить, да, Бог даже ожидает того, чтобы мы Его просили, и, если бы мы робко или недоверчиво держались в стороне, Он должен был бы констатировать, что ОН еще не достиг с нами Своей цели (Voigt).

· Бог не посылает нас домой с пустыми руками. … Иисус ручается за выслушивание (Voigt).

· Лютер намерен услышать из нашего текста то, что Бог привлекает нас, в известной степени, играя с нами в прятки: «Сначала мы должны попросить. Когда же мы начинаем просить, Он куда-то прячется и не желает слушать. Если Он не хочет позволить Себя найти, то нужно Его искать. Это терпеливая молитва. Стало быть, когда Его ищут, Он замыкается в комнатке. Хочешь войти к Нему – постучи. Если затем человек постучал один или два раза, Он пропускает это мимо ушей. В конце концов, если человек стучит слишком долго, Он открывает дверь и говорит: Чего же ты хочешь? Господи, я хочу иметь это. Тогда Он говорит: Так бери это! Следовательно, нужно Его разбудить» (свободное изложение по Voigt).

· Наши крики, просьбы, вопли, поиски, стуки, шум теперь не должны всё-таки еще заставить Бога сделать то, к чему Он не чувствует расположения! Всё доброе Он держит наготове для нас. Только: Он – не (неинтересный, как личность) поставщик всего того, в чем мы нуждаемся, но Он – Бог, для Которого важен личный контакт с нами (Voigt).

· Итак, то, что Он не всегда удовлетворяет наши просьбы тотчас, может быть стимулом приближаться к Нему настойчивее и теперь искать не одного лишь дара, а Дарителя (Voigt).

· Мать, чей ребенок учится ходить, протягивая к нему руки, будет время от времени отступать от приближающегося к ней ребенка, чтобы раз за разом он учился проходить больше шагов (Voigt).

· Еще что-то иное: Призыв и обетование вызывают человека из прежнего образа его бытия, в котором он хотел добиваться всего собственной силой, и дарят ему новый способ бытия. … У нас могла бы прекратиться мучительная судорога, если бы мы научились понимать себя и нашу жизнь, как дар, который нужно и можно выпросить (Voigt).

· Прося и получая, мы вновь становимся творениями и детьми Бога. Творениями, так как мы не можем взять для себя ничего из того, что нам не дается (Иоанн.3,27), – во всем зависимыми, с осознанным взглядом на Бога. Детьми, так как мы откровенно высказываем свои просьбы Богу, доверяемся Ему и принимаем свою жизнь такой, какой дает нам ее Он (Voigt).

· Бог дает нам больше того, о чем мы просим. Это ответ стихов 11-13 на возражение, говорящее о том, что всякий раз мы получаем меньше, чем мы вымаливали, может быть, не получаем вообще ничего (Voigt).

· У нас есть дурная привычка хранить в памяти, чаще всего, только те случаи, когда Бог принял другое решение, чем хотели и думали мы (Voigt).

· Речь идет о том, чтобы мы немного лучше упражнялись в восприятии того, что дает нам Он, и становились более благодарными, при этом и, напротив, более уверенными. Своим детям Бог дает добрые дары (Voigt).

· Впечатление, будто вместо выпрашиваемого хорошего Бог в реальности дает плохое и опасное (11-12), пожалуй, возникает благодаря тому, что в действительности Он зачастую дает иначе, чем мы просили (Voigt).

· Часто мы просим глупостей, и Бог поступил бы не мудро и не по-доброму, если бы Он позволил автоматическим молитвам отнять у Себя власть над миром (Voigt).

· Иисус ожидает от нас веры в то, что и там, где вместо выпрашиваемого мы получаем другое, действует Отец. Может быть так, что «да» становится для нас трудным. Может быть, мы должны с трудом нести то, что придумала для нас непрозрачная благость Бога. Если мы верим, тогда и это нежеланное, сначала упрямо отвергаемое, может быть, ненавидимое нами, крепче свяжет нас с Богом (Voigt).

· Может быть, община считает это выражение (13 – Святой Дух) разочаровывающим: «только» Святого Духа? – когда для меня ведь было важно место для отпуска, семейное счастье, выздоровление, дети. Многое будет определяться тем, что мы научимся различать в смысле 12,31. … Тот, кто ничего не знает о Божьем Царстве и о предназначенном нам будущем спасении, будет рассматривать этот заключительный оборот речи, как увертку: Так как с моей ежедневной нуждой Бог не справляется, я должен обратить свои мысли на то, что стоит немного. Стоит немного? Это следовало бы проверить (Voigt).

· Бог дает больше того, о чем мы просим, потому что Он мыслит и действует на более высоком уровне, который охватывает то, о чем мы, даже как верующие, можем догадываться лишь смутно. Если бы однажды, в наш последний час, нам пришлось находиться под таким впечатлением: «Теперь Он отказывает мне в моей последней просьбе», то в реальности Он подразумевает всё-таки именно то, что, так как мы воскреснем, Он даст нам «хорошее» (Мф.7,11), даже «лучшее», что Он может отдать: несокрушимое общение с Собой. Святой Дух – это «залог» именно этого (2 Кор.1,22; 5,5; Еф.1,14) (Voigt).

· Примечательно то, что в Своем призыве к правильному, серьезному и стойкому прошению Господь, в конце концов, называет в качестве предмета молитвы лишь «Святого Духа» (Rienecker).
2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument1
Dokument1 – Страница 9

