19-3 Разве раба благодарят? – Лк 17,7-10
Лк 17,7-10
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· В каком контексте находится наш текст?

· Имеет ли контекст значение для нашего текста?

· Кто подразумевается под словом «вас»? 


7

· Какие права и обязанности имел тогда раб?

· В какой зависимости он находился от своего господина?

· Чем раб отличался от наемника?

· Почему Иисус задает этот вопрос в стихе 7?

· Иисус описывает в стихах 8+9 «обычную» ситуацию. 
8-9

· Что Он хотел этим сказать?

· «Так и вы» - Что подразумевает под этим Иисус? 

10

· Кто подразумевается под словом «вы»?

· Что подразумевается под выражением «исполните всё»?

· Что было «приказано»?

· Почему Иисус говорит здесь о «нестоящих» рабах?

· Кому Апостолы что-то должны (5)?

· Почему они должны?

· Предложение, которое должны произносить Апостолы, следует понимать прямо или образно?

· Почему Иисус рассказал эту притчу?

· Почему Лука включил ее в Евангелие?

· Что он хотел сказать ею своим читателям?

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 7-9 Притча о постоянно служащем рабе

· 10 Несмотря на все достижения Апостолы должны рассматривать себя, как нестоящих рабов

1.5.2 Для сердцевины
· Иисус хотел объяснить Своим ученикам, что они не должны быть слишком высокого мнения о себе; они – словно нестоящие рабы.

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: «Нестоящий раб»
План: 
1. Это терзает мою гордость

 

2. Это освобождает от последней ответственности

 

3. Это дает чувство защищенности

- - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Бог никогда не является нашим должником

План: 
1. Что у тебя есть, что ты не получил?

 

2. Моя награда заключается в том, что я могу это делать

 

3. Господь милосерден и милостив

- - - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: (Voigt)

План: 
1. Наша обязанность бесконечна

 

2. Наше право нулевое

 

3. Наша награда – Божий дар

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

---------------------------

Цель: 

План: 
1. 



2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· Отдельное имущество Луки, как и оба следующих отрезка (11-19.20-21) (Voigt).

· Подробное рассмотрение четырех поучительных бесед (1-10) Господа показывает, что эта притча составляет хорошее завершение целого. … Указав на смоковницу, Он показал им, что важна не сильная вера, а внутренняя суть веры. … И здесь, в притче о служащем рабе, Иисус наглядно объясняет эту истину о полном неимении заслуг «веры» (Rienecker).

· Согласно Иеремии слово «нестоящий» означает не то, что они ленивые или ненадежные, но то, что они «убогие» (выражение скромности). … Если награждает Бог, то речь идет о награде благодатью (Voigt).

· Конечным предложением притчи: «Мы – нестоящие рабы» разбивается всякая иллюзия заслуги за личное действие раба. … Даже если Иисус называет Своих учеников еще «друзьями» (Иоанн.15,14-15), то по отношению к их Господу они всё-таки остаются в смиренном положении рабов (Rienecker).

· Здесь говорится о том, что мы – рабы, которые не должны предъявлять требования к своему Господу. Поистине, это не Евангелие! Однако, пожалуй, здесь заключается предпосылка для того, чтобы мы понимали Евангелие правильно. Стало быть, можно было бы сказать: Суть притчи находится вне ее содержания. Это важно с точки зрения гомилетики (Voigt).

· Мы должны проповедовать не что-то, а именно Евангелие, которое видимо в нашем тексте еще так же мало, как утреннее солнце, пока оно скрыто за горизонтом (Voigt).

· Упразднение взглядов на награду обычного человека является ничем иным, как обратной стороной того факта, что Бог только дарит (Voigt).

· Мы хотели бы вступиться за рабов (слово «рабы» в переводе Лютера не позволяет достаточно проникнуться тем, что важно) и упрекнуть Иисуса … в том, что их правовое положение Он использует просто лишь в качестве материала для притчи (по Voigt).

· Иисус говорит здесь не об отношениях людей между собой, а о наших отношениях с Богом; это (и только это) Он показывает на реальностях жизни рабов. И понятно то, что Он делает это, потому что то, что важно для Него в этот раз, разумеется, можно изобразить в этом материале притчи так ясно, как ни в каком другом (Voigt).

· Иудей мог стать рабом, если он украл и был не в состоянии возвратить украденное. Он также мог стать рабом, если был безнадежно задолжавшим. Обстоятельства его подчиненности могли длиться до шести лет, в субботний год его следовало отпустить (Исх.21,2; Втор.15,12-15.18). Разумеется, он мог и отказаться от освобождения и остаться рабом на всю жизнь (Исх.21,5-6; Втор.15,16). … Бытие рабом не считалось для иудея оскорбительным. Позорные работы ему выполнять не приходилось (Voigt).  

· Раб-язычник стоил 20-30 мин. Он был абсолютной собственностью своего господина; и всё, что принадлежало ему, принадлежало господину (Voigt).

· Если мы ощущаем суровость притчи и сначала чувствуем себя немного озадаченными, это может быть для нас только полезным (Voigt).

· В наших отношениях с Богом мы – «жалкие» рабы (Voigt).

· У раба нет ограниченной нагрузки. Он принадлежит своему господину полностью. Сначала он должен обслужить его, затем он может и должен посметь подумать о самом себе (Voigt).

· Должны ли мы стать христианами, чтобы найти это? В другом месте написано: Мф.11,30 (Voigt).

· Теперь принадлежность Иисусу кажется безмерно тяжелой. Следовало бы спросить: Оказываемся ли мы в описанном здесь положении только благодаря тому, что становимся христианами? Нас не спрашивали, мы с самого начала находимся в положении полной и безраздельной виновности перед Богом (Voigt).

· Мы не заключали с Богом договор взаимности. Мы также не должны Ему только это и то, так что в определенный момент можно было бы сказать: задание выполнено. Мы должны Ему самих себя! (Voigt)

· Мы «абсолютно зависимы» от Бога (Рим.11,35; Иов 41,3) (Voigt).

· Тот, Кто является величайшим и могущественнейшим, может требовать почтения и послушания больше всех. … Тот, Кто больше всех вступается за нас и принес за нас самую великую Жертву, имеет право на самых послушных и самых верных последователей (Voigt).

· Вступаясь за нас, грешников, так сильно, Иисус ведь не хочет сократить право, которое имеет у нас Бог. Он хочет, чтобы Бог совершенно новым и намного более широким образом получил у нас принадлежащее Ему по праву. Однако сначала для этого должно быть доведено до абсурда мышление в традиционных масштабах (Voigt).

· Бояться и любить Бога больше всего на свете, доверять Ему: В этом заключается то, что Бог может полностью пользоваться нами – до глубочайших порывов нашего сердца – и также это делает (Voigt).

· Бог имеет неограниченное право на Свои творения. Конкретно: Ему принадлежит наше мышление, речь, желания, действия; также наше бездействие, где, может быть, оказывается несостоятельным послушание; также наше страдание, где оно на нас возлагается. Ему принадлежит наше время, наши силы, Ему принадлежат наши дарования и способности, наша собственность, также деньги. … Будни принадлежат Богу точно так же, как воскресенье, наша работа - не менее нашей молитвы (Voigt).

· То, что всякие помыслы о награде и заслугах перед Богом неуместны, должно обнаружиться ясно (Voigt).

· Радикальным образом изглаживая всякую мысль о заслугах со стороны человека и всякое обязательство и обязанность Бога по отношению к человеку, суждение Иисуса о деле Христова раба целиком и полностью уничтожает фарисейство (Rienecker).

· Будучи крепостными Божиими, мы могли бы стать требующими только тогда, если бы мы отрицали нашу зависимость и потому также наше обязательство по отношению к Нему (Voigt).

· И исключительное достижение было бы лишь тем, что ожидается и без того. … Тот, у кого есть пятерки, доказал, что он смог их получить; а тот, кто на это способен, также обязан это делать (Voigt).

· Отдавая самое лучшее, мы лишь исполняем наш долг. А тот, кто исполняет свой долг, совершает при этом лишь то, что и без того его могут заставить сделать (Barclay).

· Хорошо принять решение, что завтра ситуация должна выглядеть лучше; но при этом не следует отменять вред сегодняшнего дня (Voigt).

· Притча не намерена ударить нас обухом по голове, говоря нам о том, что мы находимся в безнадежной ситуации рабов. Однако, пожалуй, она должна разъяснить нам, насколько велико право Бога на нас. Пожалуй, мы должны отвыкнуть от того, чтобы спрашивать о благодарении и награде (1 Кор.1,29). Но мы действительно можем хвалиться Господом (1 Кор.1,31). Это подобно вздоху облегчения, когда человек находит себя освобожденным от мышления «долга» и «притязания». От подсчетов, обоснованность которых так основательно сводится здесь к нулю, мы как раз должны освободиться. Именно то, что тайно мы всё-таки всё еще заняты нашими вечными дебетами и кредитами, делает нас несвободными. Не желая согласиться со стихом 10, мы изнуряем себя и других в ожесточенной борьбе за успех; в конкуренции, которая делает нас не только соперниками, но часто противниками; в защите нашего авторитета и нашего почетного положения (Voigt).

· Необходимость успеха делает нас стесненными и несвободными (Voigt).

· Всё только потому, что мы не желаем рассматривать себя, как «жалких рабов». Как бы сурово ни звучала притча: Судорога могла бы прекратиться, если бы мы захотели понять, что нам здесь предлагается (Voigt).

· К сожалению, мы лишь слишком часто раним друг друга, так как все мы поступаем так, будто мы святы (Dryan Smith).

· Как бы странно это ни звучало: Тот, кто позволяет рассказать себе эту притчу о «жалком рабе», имеет шанс превратиться в вере из раба в сына (Гал.3,26; Рим.8,14.16) (Voigt).

· Именно, как верующие, мы полностью живем Богом и полностью для Бога. Именно не позволяя себе больше рассчитывать на награду, мы получаем награду – не за достигнутое, а в качестве подарка (Voigt).

· Бог нигде не получает принадлежащее Ему по праву так однозначно, как там, где человек с полным детским доверием Христу отдает себя в руки Отца и служит Ему без умысла, без всяких расчетов и условий. Там, где люди знают об этой свободе и самоотверженности, они также спокойно и без сомнения могут называть себя «рабами Иисуса Христа» (Рим.1,1; 1 Кор.3,5; Фил.1,1; Тит.1,1; 2 Петра 1,1; Иак.1,1) (Voigt).

· «Рабы Бога или Иисуса Христа» - это высочайший почетный титул Божьих детей до Откровения (Откр.1,1; 7,3; 19,5; 22,3) (Rienecker).

· Затем произойдет то, что едва ли можно понять. Не кто-то, а именно Господь, придя к Своим, препояшется, посадит их за стол, подойдет к ним и будет им служить (12,37). … Таким «рабам» повезло! (Voigt)

· Основная мысль этой притчи заключается в том, что всякое призвание, всякое доверие и всякая опора на основе собственного достижения осуждаются. Всё является только благодатью (Rienecker).

· Верующие стали Его собственным народом (1 Петра 2,9). Принципиально они являются крепостными, но постоянно нуждаются в увещевании отдавать свои тела в качестве жертвы (Рим.12,1) (Rienecker).

· Всякий из нас, кто сегодня имеет автомобиль, телевизор, холодильник или дрель, имел бы тогда своего раба. И так, как от машины и от дрели мы ожидаем, чтобы в случае необходимости они функционировали, тогда люди совершенно естественно ожидали услуг рабов. Исполнение определенных задач считалось целью жизни раба; для этого он был здесь, для этого его завели. Только тогда, когда он исполнял все дневные обязанности – это было примерно около десяти часов вечера – делали что-то, так сказать, для «ухода» и «заботы» о рабах: Тогда он мог взять себе свой ужин (http://www.predigtkasten.de/P820207.htm).

· Можем ли мы сказать вместе с Wilhelm Löhe и диаконисами из Neuendettelsauer: «Чего я хочу? Я хочу служить. Кому я хочу служить? Господу в Его убогих и нищих людях. И какова моя награда? Я служу не за награду и не за благодарность, а из благодарности и любви. Моя награда заключается в том, что я могу это делать».

2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument1
Dokument1 – Страница 5

