14-3 У Меня есть место – Исх 33,17-23
Исх 33,17-23
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· О каком историческом контексте здесь идет речь?

· Уясни себе эту ситуацию со всей ее драматичностью!

· Обрати внимание на то, кто активен в этих стихах!

· Обрати внимание на то, что наш отрезок начинается со слов «потому что»!   17б

· Кто здесь говорит?

· Что это значит: «приобрести благоволение в очах Бога»?

· Что такое «благоволение»?

· Что значит: «Я знаю тебя по имени»?

· Что подразумевается под Божьей «славой»? 

18

· Почему Моисей хочет ее увидеть?

· Моисей думает о внутреннем или внешнем «видении»?

· Что такое Божья «доброта»? 



19

· Запиши 20 относящихся к ней вещей!

· Какова особенность «имени Господа (Иеговы)»?

· Разве Моисей не знал это имя уже на протяжении долгого времени?

· Как «провозгласить» имя?

· Является ли последняя часть стиха 19 откровением имени «Иегова»?

· Что обещает и что не обещает здесь Бог?

· «Милость» и «сострадание» - это одно и то же?

· Что подразумевается под «лицом»? 


20

· Где Моисей просил об этом Бога?

· Можно ли отождествлять «славу» (18) и «лицо»?

· Что подразумевается в этом стихе под словом «увидеть»?

· Библия рассказывает о людях, которые «видели» Бога. Что они «видели», если увидеть Бога невозможно?

· Что подразумевается под «местом»? 


21

· Место «у Бога» - что это?

· Там есть «скала» - Что может под этим подразумеваться?

· «Стоять на скале» = иметь перспективу?

· Обрати внимание на союз «когда же»! 


22

· Что означает «расселина скалы»?

· Почему Бог будет держать Свою «руку» над Моисеем?

· Слава Божия – это что-то опасное для Моисея?

· Обрати внимание на союз «и»! 



23

· Что подразумевается под «Божьей рукой»?

· «ты можешь» - это подарок – увидеть Бога сзади?

· Обрати внимание на «а» в стихе 23б!

· Что значит: «невозможно»?

· Что автор Исхода хотел сказать при помощи этой истории?

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 17б 
Бог обещает Свое присутствие в дальнейшем путешествии

· 18 

Моисей хотел бы увидеть Бога и иметь полную уверенность

· 19-23 
Бог открывает Свою благодать, но не Свою Личность

1.5.2 Для сердцевины
· Автор хотел сообщить своему народу, как Моисей добивался присутствия Бога среди Его народа и как Бог заново открыл Моисею Свое имя, Свою благодать и милосердие, чтобы подарить ему уверенность в том, что Он, Иегова, пойдет со Своим народом дальше. 

1.6 Новозаветные мысли

· Мы – помилованные благодаря Христу

· Скрытая слава Бога в Иисусе Христе

· Иоанн.14,9 – Тот, кто видит Меня, видит Отца

· Христос – место благодати (пункт, убежище) для грешников

· Увидеть Бога сзади

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Богу нравится, когда мы Его ищем

План: 
1. Я хочу Тебя увидеть!

 

2. Бог: У Меня есть для тебя место!

 

3. Бог: Я буду тебя вести!

- - - - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Бог хочет быть милостивым, милосердным и добрым

План: 
1. Неважно, что произошло, беги к Богу!

 

2. Ищи больше Его, чем Его дары

 

3. Бог добр (где Он только может быть таковым)

- - - - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Так Бог показывает нам Себя (Voigt)

План: 
1. В Своем имени

 

2. В Своей свободе

 

3. В Своей тайне

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

---------------------------

Цель: 

План: 
1. 



2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· «kawod“ – это не только покоящаяся в себе «слава» Божия (18), но, так сказать, мост к человеку (Gradwohl).

· Полностью человек увидит Божье лицо лишь тогда, когда Он больше не будет «видеть» (Gradwohl цитирует Jacob).

· Подчеркнутое «Я» (19), стало быть, подразумевает: «Я Сам», «Я всецело по Своей инициативе» (Voigt).

· «Лицо» (20 – «panim») – это «Сам Бог», Который, в отличие от появляющейся в огне или в облаке «славы», не может быть установлен визуально, однако также присутствует (Gradwohl).

· Неприкрытая близость Бога умерщвляет грешника (19,21; Суд.13,22; 1 Царств 6,19; Ис.6,9) (Voigt).

· В то время как сияющая слава Иеговы проходит мимо, Он хочет поставить его в «расселину скалы» и (для защиты) прикрыть Своей рукой, пока Он не пройдет (Voigt).

· Не упустим из виду того, что по сравнению со стихом 18 в стихе 20 язык изменился. Там речь шла о сияющей славе Бога в общем. Здесь говорится о Божием лице (Voigt).

· Словом Божиим к нам могут стать не только древнейшие слои библейского предания, но и то, что сделали из него собиратели и традиции. Кто мог бы лишить их Святого Духа? Это не насильственность …, когда мы понимаем такой текст, как этот, в целом (Voigt).

· Тоска по непосредственному удостоверению в Боге является желанием тех, кто страдает от невосприимчивости Бога именно потому, что для них присутствие Бога представляет собой вопрос бытия или небытия (15) (Voigt).

· Во встрече с людьми другой человек не остается невидимым или окутанным туманом, но воспринимается всеми органами чувств. В отношении Бога, однако, мы еще зависимы от веры, но дело должно дойти до созерцания (2 Кор.5,7; Мф.5,8; 1 Иоан.3,2). Тот, кто желает увидеть Божью славу, жаждет познания Бога эсхатона (Voigt).

· Если понимать экзегезу, как выяснение понимания текста, которое при написании имел в помыслах сам автор, тогда, во всяком случае, была бы оправданной повествующая проповедь (Voigt).

· Высказанные со стиха 12 просьбы Моисея обнаруживают очевидное усиление: 1. Я хотел бы знать, кого Ты хочешь послать со мной. 2. Я хотел бы знать Твой путь. 3. Ты должен пойти с нами Сам. 4. Я хотел бы увидеть Твою славу. В данном контексте это четырехкратное желание явствует из повеления в 32,34а увести народ от Синая, жилища Бога (Voigt).

· Стихи 17б-23 являются частью трагического происшествия. После греха с «литым тельцом» - истинный Освободитель Израиля из дома рабства в Египте должен был быть заменен дешевым продуктом – и намерения Бога истребить Израиль (32,10), Моисей искренним заступничеством пытается предотвратить падение Израиля в пропасть. Он хочет примирить Бога, очистить Израиль от вины, обеспечить дальнейшее путешествие и обновить нарушенный Израилем союз с Богом (Gradwohl).

· Бог Израиля – это не часть природы, подверженная при этом разложению, но Господь природы и потому бессмертный (ср. с Ис.44,15-19). Виновники (в деле золотого тельца) – 3000 человек (32,28) – умерщвляются, кроме того «Бог поражает» (32,35) народ, пожалуй, не названной более подробно эпидемией. Между тем большинство людей остается в живых (Gradwohl).

· Цель (33,1) не изменилась. Изменилось только ведение (33,2). … Моисей пытается предложить свой собственный шатер (33,7) в качестве замены «вне лагеря». … В конце концов, Моисей ищет окончательного примирения Бога с Его народом, примирения без «если» и «но». Текст в 33,12-16 труден, текст в 33,17-23 является еще более тяжелым, едва доступным достоверной интерпретации (Gradwohl).

· Если у тернового куста Бог открылся, как присутствующий (Исх.3,14), как готовый помочь в нужде, то теперь, в кризисе, должно будет заново оправдаться Божье утешение (Gradwohl).

· Процесс примирения и реабилитации можно обобщить в пять фаз: Первая фаза: Физическое спасение Израиля (32,10-14); вторая фаза: Нравственное спасение благодаря устранению вины (32,21.33); третья фаза: Предприятие «странствование по пустыне» продолжается (32,34; 33,1-3.15.14); четвертая фаза: Божья гарантия (33.5.18…21-23); пятая фаза: Явление Бога и обновление союза (34,6.9.10) (Gradwohl).

· То, что Моисей может предотвратить несчастье, зависело не столько от силы молитвы с ее аргументами, сколько от поведения виновников. Израильтяне раскаялись в своем преступлении (33,4) (Gradwohl).

· После того как Моисей (33,13) попросил о знакомстве с Божьим путем, теперь он желает гарантии (знака) навсегда существующего нахождения Бога с ними (Gradwohl).

· Моисей хочет точной информации: «Ты оставишь нас в беде или мы дальше можем рассчитывать на Тебя?» (Gradwohl)

· Решение о будущем грешника находится в Божьей руке. … Верно: у грешника нет притязания на Божье прощение. Пожалуй, он обладает утешением Божиим, что всякий грех следует ликвидировать истинным обращением (Gradwohl).

· В этой «расселине» (22) однажды будет стоять и Илия (3 Царств 19,13), «ревнитель о Боге» (14) (Gradwohl).

· Моисея, пытающегося защитить свой народ от Бога, защищает Сам Бог – «прикрывающей» его «рукой».

· «Находящийся здесь» будет находиться здесь всегда (Gradwohl).

· Моисей видит только Божий отблеск, не Его сияние. В большем отказано даже Моисею (Gradwohl).

· Каждый читатель замечает, что Исх.33,17-23 продвигается к сути библейской веры (Gradwohl).

· Пламенная тоска по Богу никогда не ослабевала в душе иудея. «Жажда Бога» сильна (Пс.41; 62; Ис.26,9). Бог ожидает того, чтобы человек Его искал (Gradwohl цитирует Halevi).

· «Искать Бога», хотеть видеть Его «лицо» означает: отыскивать Божье действие в творении и истории – народов и отдельного человека, - расследовать Его действие (Gradwohl).

· Бог показывает Себя в провозглашении Своего имени. На желание Моисея увидеть сияние Божьего величия Бог реагирует так, что Он называет Свое имя Иегова. Именно в нем мимо Моисея проходит «доброта» или также «красота» Бога (Voigt).

· Жаждалось видение – дается что-то слышимое и понимаемое, Слово, в котором характеризует и при этом дает Самого Себя Бог (Voigt).

· Имя намного больше этикетки. Оно обозначает человека, устанавливает его личность, является ее частью (Voigt).

· Если я называю кому-то свое имя, то он может обратиться ко мне, отыскать меня в случае надобности, может быть, сделать ответственным (Voigt).

· Если однажды Бог обнародовал Свое имя, тогда, обращаясь к Нему, люди используют это имя (Быт.4,26; 12,8; 13,4; 26,25; 3 Царств 18,24). Ибо в имени присутствует ОН Сам (20,24; Мф.18,20) (Voigt).

· Если, призывая Бога или обращаясь к Нему, люди используют Его имя, то Он объявляет Свое имя Сам. Ты хочешь увидеть небесное сияние Моего величия? Я назову тебе Свое имя! … Ваш праотец боролся со Мной ночью и не знал, с Кем он имел дело (Быт.32,30). Так может произойти и с вами. Я могу остаться для вас неизвестным. … Теперь, проходя мимо, Я называю тебе Свое имя. Ты не имеешь дело с безымянной силой. Я – Иегова (3,14). Я вызвал вас из Египта, провел через море, заключил с вами союз на Синае. Ты не можешь Меня видеть, но Я – Бог, с Которым вы уже многое пережили и имеете неизгладимый опыт. Для тебя этого мало? Вы призываете Мое имя, потому что благодаря обнародованию Моего имени Я позволил вам это делать Сам! Вы не взываете громким, может быть, звучащим отчаянно голосом в пространство, не зная, слышит ли вас там кто-нибудь. Мое имя – это Мое присутствие. Я Самого Себя привязываю к определенным «местам», чтобы там позволить жить Моему имени (Втор.12,11; 14,23; 16,11). Я невидим для вас – еще невидим; но Я ваш (Voigt).

· Бог дает познавать Себя в Слове, именно здесь в Слове, при помощи которого в Своей расположенной к нам Личности нам показывает Себя Бог (Voigt).

· Моисей не получает то, чего он желал. Вместо этого он получает утешение, заключающееся в обнародовании и связывании Богом Себя. Мы не видим, но слышим (Voigt).

· Речь и действие Бога всегда окутаны земным (2 Кор.4,7). Возможность заблуждения остается. Тому, что нас касается обращающееся к нам Слово, всегда способствует только Сам Бог в Своем Духе (Voigt).

· Если в Евангелии воскресенья сказано о том, что Иисус открыл Свою «славу» (Иоанн.2,11), то это также не может означать, что пала эсхатологическая граница (Voigt).

· Для нас важно то, замечаем ли мы, что в произнесении Своего имени Бог (в Своем сообщении о Себе и связывании Себя в Иисусе Христе) действительно хочет быть нашим Богом, хотя – сперва – мы и не видим Его славу (Voigt).

· Если Бог называет Свое имя, тогда Он – Бог для нас (Voigt).

· За желанием «теологии славы» стоит плотская потребность в защите и самосохранении (Voigt).

· Благодать Божию следует выводить из ничего иного, как именно из Божьей свободной, милостивой воли. «Благодать … не следует требовать через правопритязание противоположной стороны, но ей также не мешают недостойность и сопротивление этой противоположной стороны» (Voigt цитирует Barth).

· Бог является Тем, Кто Он есть. И это в то же время означает: Он оказывается Тем, Кем оказывается, и действует, как Тот, Кто действует так, а не иначе. Бог свободен. Таким образом, и Его сострадание, где бы оно ни имело место, является актом Его свободы (Voigt).

· Моисей должен испытать обращение Бога лишь, как акт свободной благодати. Бог держит всё в Своих руках (Voigt).

· Если к средствам спасения – Евангелию и Таинствам – Бог добавляет Себя, то это как раз основывается на свободном решении Его связывания Себя, в которое Он вступил в Иисусе Христе (Voigt).

· Это как раз не было бы признанием свободы Бога, если бы мы желали искать свое спасение где-то в другом месте, не там, где согласно Своей суверенной воле его хочет дать Сам Бог (Voigt).

· Вера обнаруживает скрытую славу, хотя ей отказано в видении (Voigt).

· Если у нас есть доступ к Богу, тогда он есть у нас через Христа (Рим.5,2; Еф.3,12; Евр.10,19), через Его священническое использование Себя у Бога ради нас (Voigt).

· В «лице» есть личное. Мы можем перенести что-то от Бога. Самого Бога, как Личность, – без всякой защиты – нет (Voigt).

· Истинным теологом называется не тот, кто благодаря Его делам различает и понимает невидимую сущность Бога, а тот, кто благодаря страданиям и кресту видит и замечает то, что видимо от Божьей сущности, Его обратную сторону (Voigt цитирует Гейдельбергский диспут). 

· Моисей может видеть обратную сторону Бога: Бога, поскольку Он не светит, Бога с Его невзрачной стороны (Voigt).

· Бог, совершенно близко! Из Слова Моисей может распознать реальность Бога и Его присутствие, также так, что он может знать: К обратной стороне Бога принадлежит … и иная сторона, лицо, которое Бог отворачивает ради грешника (Voigt).

· Тот, кто видит Христа, видит Отца (Иоанн.14,9)! Да, он видит Его, но также вновь в милостивом покрове Его «образа раба» (Фил.2,7). Распят был действительно «Господь славы» (1 Кор.2,8), но в глубочайшем сокрытии (Voigt).

· Пусть, видя Бога таким небожественным, никто не думает, что Бог должен остаться для него закрытым …: простое (и зачастую беспомощное) человеческое слово, которым возвещает Самого Себя Бог; вода, которую Он связывает с этим Словом и, таким образом, делает средством Своего действия; непривлекательное Причастие, в котором Он скрыт, и глоток вина, который Он позволяет нам выпить, чтобы так войти в нас. Бог скрывается, но не уклоняется! (Voigt)

· Нидерландская евангелистка Corrie ten Boom рассказала на одном молодежном собрании: «Наша жизнь подобна огромному ковру. Его постоянно ткут и над ним трудятся. Цвета и нити соединяются в узор.

· Однако проблема заключается в том, что мы видим этот ковер только с обратной стороны. А здесь он выглядит некрасиво. Цвета часто не сочетаются, кажется, что узор неверен, есть не один узел и отовсюду свисают нити.

· Ковер с обратной стороны: Никто не положил бы в свою квартиру такой экземпляр.

· Вплоть до грани нашей смерти мы видим наш жизненный ковер только с обратной стороны. Однако потом, в свете вечности, он станет видимым с лицевой стороны. И вдруг с наших глаз будто спадет чешуя: Это красочный, великолепный, осмысленный узор. Как бы ни сбивала нас с толку обратная сторона - перед нами сразу возникнет осмысленное целое» (Corrie ten Boom).

· Аналогично дело обстоит со славой Божией в нашей жизни.
2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument1
Dokument1 – Страница 3

