10-3 Путь, истина и жизнь – Ин 14,1-6
Ин 14,1-6 (7-14)
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· Что понимает под словом «сердце» Библия? = Энциклопедия   1

· Чего не должно бояться сердце учеников?

· Когда Иисус им это сказал?

· Что такое вера?

· Почему «в Бога» и «в Меня»?

· Есть ли здесь различие?

· Что Иисус подразумевает под словами «дом Отца Моего»?   2

· Для чего есть эти «многие» обители?

· Почему Иисус повторяет эту мысль еще раз?

· О каком «месте» идет речь?

· Куда идет Иисус? О чем Он говорит? 


3

· Что Иисус подразумевает здесь под словами «приду опять»?

· Что описывают слова «возьму к Себе»?

· Обрати внимание на союз «чтоб»!

· О каком пути говорит здесь Иисус? 


4

· Почему Фома ничего не понимает? 


5

· Понимаешь ли ты больше?

· Что говорит о Фоме Новый Завет?

· Другие поняли или им не хватило мужества спросить?

· Обрати внимание на притязание Иисуса на абсолютность в этом стихе!   6

· О каком пути, какой истине и какой жизни идет речь?

· Почему без Иисуса к Богу Отцу не приходит «никто»?

· Почему Иисус говорит: «отныне»? 


7

· Каким многообразием значений обладает в Библии слово «познать»?

· Нужно ли вначале познать Иисуса, чтобы действительно смочь познать Бога?

· Что говорит Новый Завет о Филиппе? 


8

· Что из слов Иисуса понял Филипп?

· Разочарован ли Иисус в Филиппе? 


9

· Что Иисус подразумевает под словами «столько времени»?

· Как Филипп должен был знать Иисуса?

· Как, видя Иисуса, ученики видели Бога?

· Что от Бога они видели?

· Или как следует понимать эти слова?

· Это упрек в адрес Филиппа? 



10

· Что Иисус хочет сказать словами «Я в Отце, и Он во Мне»?

· «Слова» - Иисус говорит о конкретных словах или в общем обо всем, о чем Он говорил?

· Какие дела являются «делами Отца»?

· Что важно для Иисуса в стихе 11? 


11

· Почему оно для Него так важно?

· Что еще произойдет в последующие часы?

· Как можно верить «по делам»?

· О каких делах Он думает? Найди параллельные места!

· Почему Иисус скрепляет Свои слова выражением «истинно, истинно»?   12

· Что Иисус говорит о связи между верой и делами?

· О каких делах Он здесь говорит?

· Что такое «еще бóльшие» дела?

· Обрати внимание на обоснование: «потому что»!

· Что Иисус подразумевает под выражением «Я иду к Отцу»?

· Почему Его присутствие у Отца является обоснованием для великих дел?

· Как оцениваешь свой личный опыт в связи с этим Словом ты?

· Как молиться «во имя Иисуса»? 



13

· Что означает этот оборот речи?

· Почему Иисус услышит просьбы?

· Какие личные примеры из недавнего времени приходят тебе на ум в отношении Божьей славы?

· Каким образом ты можешь прославить Бога этими переживаниями?

· Как «прославляется Отец в Сыне»?

· Обрати внимание на повторение! 



14

· Что повторяется?

· Кого в Чье имя просят? Кто это сделает?

· Как можно всё это понять?

1.3 Раздели текст на абзацы, и дай каждому абзацу заголовок, как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 1-3 Поднимается буря, но Иисус идет, чтобы подготовить для учеников место отдыха

· 4-7 Иисус – единственный путь

· 8-11 То, что видящий Иисуса видит Отца, можно распознать в делах Иисуса

· 12-14 Через того, кто верит в Иисуса, Иисус сотворит Свои дела

1.5.2 Для сердцевины
· Указывая им на веру в Него и в Его единство с Богом Отцом, Иисус подготавливал Своих учеников к волнениям последующих дней. Он напоминает им о пережитом вместе и открывает им перспективу действия в Его имя.

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Перспектива будущего общины Иисуса: (Voigt)

План: 
1. Наш родной дом у Бога – благодаря Христу

 

2. Наш путь туда – Сам Христос

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

---------------------------

Цель: 

План: 
1. 



2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· Слово, которое Иисус теперь вновь обращает ко всем ученикам, оглядывается на то, что только что открылось ученикам. «Не смущайтесь!» (1). «Потрясти» сердца учеников в этот час могло многое (de Boor).

· Сам Иисус говорил о предателе в их среде, будучи «возмущенным духом» (13,21). Им предстояли мрачные события, которые приведут к отречению от Иисуса даже Петра. И, во всяком случае, приближалось расставание с их Учителем, шедшим туда, куда не могли пойти они. Как в это время не может перенести потрясение сердце? (de Boor)

· Иисус немедленно называет единственный путь к преодолению этого потрясения: «Веруйте в Бога!» (de Boor)

· Стих 2б можно проще всего понять, как вопрос: «А если бы не так, Я сказал бы вам: «Я иду …»?» или: «Если бы это было не так, тогда Я сказал бы вам об этом. Ибо Я иду …?» (Voigt)

· Не отрицая совершенство в эсхатоне, христианин уже здесь и сейчас знает о родном доме у Бога или Христа (15,3.4.7). Отец и Христос, наоборот, поселяются в верующем (23) (Voigt).

· Тема цели сменяется темой пути (4) (Voigt).

· Путь, истина и жизнь (6) – это не предметы и обстоятельства дела, а события в Личности Иисуса (Voigt).

· Вокруг учеников всё тревожно и мрачно. Но они могут отвести взгляд от всего видимого, от самих себя, посмотреть на Бога и найти свою безопасность в Нем (de Boor).

· Вера начинается лишь там, где кажется, что есть все причины от нее отречься (de Boor).

· «И в Меня веруйте» (1). Ученики на протяжении трех лет слушали слова Иисуса, видели Его дела, наконец, Его победу над смертью у гроба Лазаря; за это они могут держаться с доверием, даже если теперь кажется, что дело идет к полной катастрофе Его жизни и Его дела (de Boor).

· Обещать им земную победу, честь и богатство Иисус не может и не хочет. Но непоколебим и великолепен «дом Отца» (2), куда Он идет (de Boor).

· Перед ними простирается долгая ученическая жизнь, с большим трудом, суровыми боями и разнообразными страданиями. Однако в конце долгого пути для них находится этот «дом Отца»; их гражданские права на небесах (Фил.3,20) (de Boor).

· Хотя там есть много обителей (2), на самом деле всё-таки лишь кончина Иисуса, всё Его страдание, смерть и воскресение достигают того (3), что обремененные виной люди могут ожидать этих обителей с полной уверенностью (de Boor).

· Подлинным содержанием Его обещания является не «подготовка жилища», а Его «второе пришествие» (возвращение) (de Boor). 

· Греческое слово «parousia», в сущности, означает «присутствие», «пребывание». Однако оно также может обозначать «прибытие», которое ведет к присутствию (de Boor).

· Ясна последняя цель круга учеников: «Чтоб и вы были, где Я» (3) (de Boor).

· Они знают Отца и также путь к Отцу. Собственно говоря, об этом речь шла во всём, что показывал им в эти годы Иисус. Но Иисус должен констатировать, что Его ученики это еще не поняли (8-9) (de Boor).

· То, что отмечается наступление нового года, соответствует внутренней необходимости. В «циркулирующем» времени – делая оборот вокруг солнца, земля вновь проходит ту же самую точку, что и в прошлом году – мы наряду с этим осознаем наше бытие в «пролетающем» времени (Voigt).

· Речь идет о том, как мы испытываем нашу жизнь во времени. Настоящий момент заставляет будущее превращаться в прошлое. Наше желание: «Задержись же!» не может быть исполнено. Фильм идет, разворачивается безостановочно. Дело выглядит почти так, будто настоящему, поскольку оно является лишь пунктом, разделяющим будущее и прошлое, вообще ничего не остается. Оно кажется проходом между «еще не» и «уже не» (Voigt).

· Настоящее – это наше истинное: мы «переживаем» настоящее, в настоящем времени наслаждаемся нашими радостями, переносим наши страдания, приобретаем наши познания, принимаем наши решения (Voigt).

· Захваченное в определенный момент настоящее является нашей подлинной жизнью (Voigt).

· Настоящий момент отмечен тем, что произошло раньше. Решение, которое я должен принять сегодня; движение, происходящее сегодня; испытание, которое требуется от меня в этот момент (и т.д.): во всем ощущается прошлое (Voigt).

· Верность, которую сохранял и предоставлял мне в течение десятилетий мой друг, нельзя мысленно устранить из встречи, имеющей место в настоящий момент между мной и им. Она будет учитываться в радости этой встречи, в доверии, которое я именно сейчас вновь проявляю по отношению к этому другу, во внутреннем обязательстве, которое приносит для меня с собой эта дружеская связь (Voigt).

· Настоящий момент определяется и будущим. … Это подтверждают имеющиеся уже сегодня записи в новом календаре-памятке; спланированные командировки, предстоящая операция, юбилей, отпуск, сроки уплаты налога. Настоящий момент может быть освещен или омрачен ожидаемым (Voigt).

· Наше настоящее определяет и непрозрачное будущее. Его знает только Бог. Мы идем в будущее, «подготовленное» Им. Если бы знать, что это за Бог, Который его нам готовит, тогда вовсе не нужно было бы знать в отдельности, что оно содержит. Можно было бы просто довериться (Voigt).

· Так сильно занимающий нас вопрос о том, что, может быть, к нам «приближается», поглощается в нашем тексте другим вопросом: Кто к нам приближается? (Voigt)

· К нашей перспективе будущего относится всё, что подарит или не даст нам Бог, то, чем Он нас радует или также обременяет, что в делах Своего творения делает Он Сам или через других и чего Он требует от нас. Вера творения – это не теоретическое высказывание о начале мира, а уверенность в том, что Бог создает, дарит и действует во все времена, и что мы, будучи активными, восприимчивыми или даже пассивными, должны «принимать» то, что приготовил для нас Он (Voigt).

· Но именно так, что в дарах для нас становится важным Даритель, в задачах – Поручитель, в людях, к которым мы имеем отношение, - Господь и Друг этих людей (Voigt).

· Вопросом всех вопросов для начавшегося года будет вопрос о том, как обстоит дело между Богом и нами? (Voigt)

· Ныне наш текст произнесен в ситуации большого страха, печали и горечи. Сердца «потрясены, смущены, выведены из себя». Если спросить о надеждах на будущее этой группы людей, то ответ может быть лишь совершенно мрачным. Только со стороны этой ситуации может быть понято и оценено то, о чем с утешением и ободрением говорит Иисус (Voigt).

· Однако ночь перед Страстной Пятницей и она сама принесут не только насильственную смерть Иисуса, но и крушение всех возложенных на Него надежд (Voigt).

· Крест и в будущем, пока Господь не возьмет нас к Себе (3), будет сигнатурой жизни общины Иисуса (Voigt).

· Именно в этой ситуации призыв к вере – или даже воспоминание: «Вы же верите в Бога – и вы верите в Меня». Мы излагаем другими словами: Вы не должны думать, будто в такие моменты, когда земля уходит из-под ног, вы оставлены в беде. Вы верите? Совершенно верно, только оставайтесь при этом! Теперь будет важно то, действительно ли вы знаете Отца и Меня, ясно представляете себе Нас и считаете надежными. … У вас есть хорошая причина не отбросить вашу веру! Только верьте! Вера верит и побеждает вопреки всякому опыту. Она серьезно относится к Божьему обещанию, даже если больше ничто не держит и не несет (Voigt).

· «Отныне» (7), говорит Иисус, глядя именно на то, что происходит «теперь» при Его движении к кресту. … «Теперь» настает исполнение пророческого Слова, новое время, когда все, большие и маленькие, могут знать Бога сами (Иер.31,34). «Теперь» можно «увидеть» Бога, так как ныне происходит прощение грехов (de Boоr).

· Это великое утешение, что при том, о чем здесь говорится, «смущение сердца» не упущено из виду и не пропущено, не рассмотрено, как находящееся ниже достоинства христианина, но ясно названо. «В мире будете иметь скорбь» (16,33) (Voigt).

· Родной дом у Бога нам обеспечен, даже если смерть полагает конец ветхой, временной, бренной жизни. У Бога мы имеем прочное «убежище». Там, где мы дома, мы не чужие, нас не только терпят. Там у нас есть вечный город (Евр.13,14) (Voigt).

· Выражение «Я приду опять» (3) относится не только к пришествию «в последний день» (6,39-40.44.54; 12,48), но уже к присутствию Воскресшего в Его общине, особенно в Духе (Voigt).

· Дома в Боге должны быть не только мы, но поселиться среди нас хочет и Бог (23) (Voigt).

· Мы уже сейчас дома у Бога. Дети приходят к Отцу не как чужие. «Домочадцы» - это не «гости и пришельцы» (Еф.2,19). Здесь безопасность (Voigt).

· То, что у Бога мы находимся дома, не является прописной истиной, но имеет силу ради Христа. Бог любит нас не в «общем», а «во Христе». Божья любовь – это не состояние, а событие (1 Иоан.4,10). … Иисус – это Божья любовь, происходящая в деле примирения! Иисус «идет» - Страстная Пятница! – чтобы приобрести для нас жилищное право у Бога. Его выступление в нашу защиту (глава 17) приобретает для нас «жилище» у Бога, в этой и грядущей жизни (Voigt).

· Теперь мир выглядит иначе, чем раньше. То, что только что еще могло «потрясти» человека, «сбить с толку» (1), ныне уже не является смертельным. Теперь смертельной не является даже смерть, не говоря уже о другом, что обременяет нас (Voigt).

· Если новый год возложит на нас испытания нашего послушания, нашего терпения, нашей несущей способности: Никто не оспаривает наш родной дом у Бога, и, может быть, нам приятно, когда мы находим возможность показать Богу, что мы полностью Ему доверяем (Voigt).

· «Любимы Богом» - это звучит хорошо. Только, как туда попасть? (Voigt)

· Если спросить евангелиста, как достичь подразумеваемой здесь уверенности в вере, то он укажет на Иисуса (Voigt).

· Иисус может помочь нам только, так как мы «пребываем» в Его Слове и вообще в Нем Самом (8,31; 15,4.5.9). Иисус вовсе не хочет делать Себя ненужным (как другие учителя) (Voigt).

· Благотворный поворот нашей жизни заключается в том, что Бог, Отец, Сын и Святой Дух, становится для нас незаменимым (Voigt).
· Мы были бы на совершенно неверном пути, если бы проповедовали централизованного Бога, Который здесь для того, чтобы осуществлять стрелочные переводы и сигналы в мире, чтобы всё шло согласно плану и без несчастных случаев, Который, однако, Сам, как Личность, неинтересен для движения поездов (Voigt).

· Иисус не показывает путь, Он им является. Он не учит истине, Он – истина. Он не дает жизнь, Он – это жизнь (Voigt).

· Перед нами вновь находятся слова «Я есмь». Иисус вновь вмещает Свое великое и значительное дело нашей жизни в Свою собственную Личность и в Своей Личности Сам дает нам то, что иначе мы ищем напрасно. Он Сам «является» хлебом жизни, а не только нам его дает. Он «является» воскресением и  жизнью, а не только их передает. Это становится неповторимо важным и ясным, когда речь идет о решающем пути, пути к Богу Отцу. Иисус не отсылает от Себя на «путь», по которому мы должны теперь пробиваться к Отцу. Тогда мы не пришли бы к Богу никогда. Мы находим Бога «через Него» (de Boor).

· «Путем» является лишь Иисус, так как Он один - «умилостивление за грехи наши» (1 Иоан.2,2) (de Boor).

· Слово «истина» и здесь вновь употреблено в единственном числе, с определенным артиклем и имеет смысл «истинной реальности». В Иисусе мы находим реальность живого Бога. Поэтому лишь Он – «жизнь», которую Он не только показывает или передает нам, но которую мы имеем «в Нем Самом» (1 Иоан.5,12.20) (de Boor).

· Путь: Это встреча с Иисусом! Найти Его, изведав Его любовь, и любить Его вновь. Слушаться Его и довериться Ему. Испытать на себе силу Его скрытого величия. Быть поставленным перед Богом через Него и непосредственно в Нем. Очиститься через Его оправдывающее Слово (15,3). Видеть Его и в Нем иметь перед глазами Отца (7+9) (Voigt).

· С истиной дело обстоит не иначе. Преподавание истин о Боге не продвинуло бы нас дальше. … Совершенно иначе, когда истина является не суммой теологических предложений, а сообщением Бога о Себе в живом обращении к нам в Иисусе Христе. Здесь нет причин и доказательств, но здесь с человеком происходит неожиданное. Ему «открывается» Бог, и он знает, что имеет дело непосредственно с Ним (Voigt).

· А жизнь? Инструкций по этому поводу Иисус не дает. … Но: Иисус является жизнью Сам. У Него есть «глаголы вечной жизни». Он – «воскресение и жизнь». Тот, кто находится в живой связи с Ним, приобщен к Божьей жизни и погружен в нее (Voigt).

· То, что к Отцу не приходит никто, как только через Иисуса, конечно, представляет собой требовательное предложение. Оно не может быть подтверждено тем, кому еще предстоит большая встреча с Иисусом (Voigt).

· Здесь, в нашем тексте, есть не учение, здесь есть осуществление, здесь имеют место путь, истина и жизнь. Верно: Это нельзя доказать. Но напротив: Тот, кто встретился с Христом так, как об этом говорится в тексте, при всем глубоком уважении к миру религий, уже не сможет позволить отнять у себя предложение о том, что к Отцу приходят только через Христа (Voigt).

· Если мы заявляем о своей принадлежности к Христу, тогда не с аргументацией: Он знает об этом лучше, но с иной: ОН этим является! И Он является этим для всех (10,16) (Voigt).

· Тот, кто ни на что не надеется, ничего не будет делать! (Voigt)

· Мы и в этот год идем со всевозможными намерениями и планами, с желаниями и надеждами. … Наш дом у Бога и наша связь с Ним во Христе дают нам чудесную свободу тыла для наших действий и предельную нерушимость надежды, которая устоит даже тогда, когда испуганы и «смущены» «сердца». … Мы являемся победителями в любом случае (Voigt).
2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument1
Dokument1 – Страница 11

