67-2 Первым даром является Дух – Рим 8,18-25
Рим 8,18-25
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· Обрати внимание на союз «ибо» и на контекст! 

18

· На какие мысли ссылается это «ибо»?

· Почему Павел использует здесь такое сильное слово: «думаю»?

· Что принадлежит к «нынешним временным страданиям»?

· Какая слава «должна открыться в нас»?

· Как и когда эта слава станет видимой?

· Что Павел подразумевает под выражением «ничего не стоят»?

· Почему стих 18 принадлежит к этому отрезку, а не к предыдущему?

· Что подразумевается под «боязливым ожиданием творения»?   19

· Что такое «откровение сынов Божиих»?

· Кто такие «сыны Божии»?

· Что такое творение?

· Почему и как ожидает творение?

· Что значит: «подвержено бренности»? 


20

· Почему «не добровольно»?

· Обрати внимание на союз «но»!

· Кто его покорил?

· В чем заключается «надежда»?

· Есть ли различие между «тварью» и творением?

· Обрати внимание на союз «что»! 



21

· Что такое «свобода детей Божиих»?

· Почему она называется «свободой славы»?

· Что подразумевается под «рабством тлению»?

· От чего, когда, для чего и как освободится творение?

· Обрати внимание на союз: «ибо»! 



22

· О чем мы знаем?

· Как «боится» творение?

· Что значит: «доныне»?

· Обрати внимание на контраст: «но»! 


23

· Где, как и почему мы тоже боимся?

· Что подразумевает под этим Павел?

· Кем или чем является «Дух»?

· Что такое «начаток»?

· Кто такие «мы»?

· Когда нам, как «первый дар», был дан Дух?

· Что подразумевается под «стенанием»?

· Когда ты в последний раз стенал перед Богом?

· Почему мы стенаем?

· Что значит: «в самих себе»?

· Что значит здесь «усыновление»?

·  Павел по этому тоскует?

· Что значит «искупление тела»?

· Какая связь есть между «усыновлением» и «искуплением тела»?

· Обрати внимание на союз «ибо»! 



24

· Что значит быть «спасенным»?

· Почему в надежде? Что такое надежда?

· Чего в нашем случае не «видно»? О чем думает Павел?

· Можно ли надеяться лишь на невидимые вещи?

· Чего я ожидаю с надеждой? 



25

· Что такое «терпение»?

· Каких даров или обетований Божиих ты ожидаешь «в терпении»?

· Почему Павел написал эти строки общине в Коринфе?

· Что он хочет сказать им в этом отрезке?

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 18-19 
Преобразование природы в небесный образ перенесет нас в забывающее всё изумление

· 20-22 
Вследствие вины человека творение претерпевает бренность

· 23-25 
Мы – одаренные Духом дети Бога; но то, что это означает в действительности, нам еще не открыто

1.5.2 Для сердцевины
· Павел хотел с уверенностью объяснить Коринфянам, что слава будущего мира заставляет полностью забыть все земные трудности и катастрофы; даже если нам здесь, может быть, не остается ничего иного, как с доверием и надеждой, вопреки всякой видимости, полагаться на Бога и Его Духа.

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Перед нами находится великое преобразование всех вещей Богом

План: 
1. Бог изменит перспективы, и мы изумимся 

 

2. Бог любит Свое творение – нашу среду обитания

 

3. Дух пробуждает в нас надежду и поддерживает нас в надежде

- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Павел проповедует обоснованную надежду (Voigt)

План:  
1. для стенающего мира

 

2. для ожидающих христиан

- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Мы - вестники надежды (Urie)

План: 
1. в страдающем мире

 

2. в умирающем мире

 

3. в мире, наполненном тоской

 

4. для вечного, славного мира

 

5. и нам нужно терпение

- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: У Бога есть реальная надежда (Urie)

План: 
1. для страдающих людей

 

2. для измученного творения

 

3. для ожидающего христианства

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

---------------------------

Цель: 

План: 
1. 



2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· Отрезок, который, по сути дела, должен был бы охватить стихи 18-30 (так как уверенность в надежде ясно обосновывается только в стихах 26…), вызван благодаря изменению хода мыслей в стихе 17: Дети являются наследниками. Они ждут, когда из страдания их возвысят к славе (Voigt).

· «Слава» (17) уже есть у Бога, она только скрыта от нашего взгляда в «нынешнем времени мира» (de Boor).

· Но, в то же время, вера еще является владением и надеждой; и звание детей, которым мы обладаем, должно еще стать видимым. Этого ожидает мир (Voigt).

· «Нынешнее время» (18) – это последнее время, наполненное ожиданием спасения (Voigt).

· Второе пришествие произойдет, прежде всего, для «сынов Божиих» (19) и соберет, и завершит общину. Только затем на землю придет Господь вместе со Своим завершенным Телом: Верующие «явятся с Ним во славе» (Кол.3,4). Творение ожидает этого «явления», потому что благодаря ему и само оно освободится от рабства тлению к свободе славы детей Божиих (de Boor).

· Дети Божии являются тем, чем они являются, только доныне скрытым образом (Кол.3,3; 1 Иоан.3,2) (Voigt).

· Недобровольность (20), с которой творение обречено на гибель, находится в контрасте с сознательным намерением людей совершать грехи (Voigt).

· Как падение человека стало для творения гибелью, так освобождение детей Божиих приведет к славе, к освобождению всего творения (Voigt).

· Предлог «в» (23: стенаем в себе) может также означать «посреди». Это стенание можно услышать «в наших рядах» (de Boor).

· Тот, кто не знаком с этим «стенанием» и «ожиданием», имеет в этом серьезный знак того, что он еще не получил «принятие в качестве сына» и «начаток Духа» (de Boor).

· Надежда (24) – это ситуация, когда мы живем, как спасенные (Voigt).

· Хотя мы имеем Духа – как «начало грядущего» (2 Кор.1,22; 5,5; Еф.1,14) – мы также стенаем; да, в нас стенает Сам Дух (26) (Voigt).

· Нам дороже синица в руке, чем журавль в небе (Voigt).

· Надежда – это сила засасывания, которая тянет нас вперед. Можно перенести многое, если видишь перед собой желанное. Но надежда подлежит подозрению иллюзии (Voigt).

· О надежде, о которой идет здесь речь, Павел говорит: Она не постыжает (5,5). Он даже считает, что страдания, которые теперь еще нужно перенести, не имеют значения перед славой, которая должна открыться и обнаружиться «в нас» (18 + 2 Кор.4,17) (Voigt).

· Что бы ни говорили о мире с критической точки зрения: Он является и остается Божьим творением. Христианин признает: Меня «вместе со всеми творениями» создал Бог (Voigt).

· Можно ли серьезно думать о том, что для растений и животных Павел ожидал «свободу славы детей Божиих»? Но если мы всё-таки не можем решиться на то, чтобы отказаться от мысли о «творении» с его бесспорным страхом и мучением, во всяком случае, нам нельзя из-за страдающего животного забывать страдающего человека! «Творением» тогда является, по крайней мере, также человек и человечество! (de Boor)

· Уже по тому, что человеческой личности нет без тела, становится ясно, как она вплетена в контекст мира. … Как показывает наш текст, мир затронут историей, которая развертывается между Богом и Его людьми, он по-своему втянут в это событие (Voigt).

· Мы живем в общности судьбы с «природой». Она не может быть для нас только объектом познания (естественные науки) и господства (техника, экономика) (Voigt).

· Библия слышит, как творение повествует о славе Божией и возвещает дела Его рук (Пс.18), горы ликуют (Ис.44,23), потоки воды торжествуют (Пс.97,8). В нашем тексте Павел слышит вздохи и стоны творения. Вид подстерегающего добычу животного – голова вытянута далеко вперед, всё тело готово к прыжку (19) – становится для него притчей, обозначающей напряженное ожидание. Чего? Того, чтобы с человеком произошло огромное изменение; а именно того, чтобы стало видимым то, что уже тайно – в вере - сделал из них Бог (Voigt).

· Из повеления подчинить себе землю человек услышал лишь то, что всё должно ему служить, а не другое, что он должен делать это, как наместник Бога, и потому, попутно, в заботе о творении (Voigt).

· То, что может делать человек, годится только в рамках порядка, исключающего неправомерное использование (Voigt).

· Без содействия творения на него нашел рок огромной фрустрации, порожнего пробега, согласно стиху 21 и обреченность на необходимость умереть. Мы не знаем почему – Бог втянул его в неимение спасения грешников. Но это произошло «в надежде». Ибо Бог не мирится со страданиями мира. Если Он спасет людей, тогда это будет также спасением нечеловеческого творения. Оно это чувствует: Нужно на что-то надеяться! (Voigt)

· Животное проживает свою полную нужды жизнь в борьбе и страхе, и стремится только к тому, чтобы породить новую жизнь своего собственного вида. Для чего? Чтобы и она вновь должна была жить в борьбе и страхе и снова порождать новую жизнь, которая потом опять продолжит старый круговорот. Именно эта форма жизни «круговорота» без цели по своей сути является «ничтожностью», «бесполезностью» (напрасной). … Такая «жизнь», которая в общем и в частности постоянно стремится и борется, и надеется, и страдает, и всё-таки никогда не достигает и не находит реально, которая строит на руинах и вновь оканчивается на развалинах, является «ничтожностью», «суетой». И здесь господствует круговорот, при котором, хотя первым словом вновь и вновь обладает жизнь, последнее слово всегда остается за смертью (de Boor).

· «Ничтожность» и бессилие всего созданного связаны с отрывом человека от Бога, с человеческим грехом (Быт.3,17). За неизмеримым страданием всего «творения» стоит вина Адама, вина человека. Но «покорять» (20) может не Адам, а только Сам Творец и Господь (de Boor).

· Если бы Творец не мог предложить Своему творению ничего иного, кроме этого напрасного, отмеченного страхом, мукой и смертью существования, как мы должны были бы «бояться, любить» Его «более всего и доверять Ему»? Но Бог покорил творение «в надежде», или почти еще яснее: «на основании надежды» (de Boor).

· Если люди освободятся от последствий своего греха, то это также будет означать свободу для нечеловеческого творения (21). Возникнет преобразованный мир (Voigt).

· Мы возвещаем великую надежду для мира. Пусть проповедь не оставляет никакого сомнения в том, что эта надежда обоснована в Боге и исполняется только благодаря Богу (Voigt).

· Христианская эсхатология говорит не о развитиях внутри мира, а о новом творении, начавшемся с Пасхи (Voigt).

· Мы спасены в смысле надежды (24) (Voigt).

· Мечтатели в Коринфе подсчитали, что в Апостоле есть так много слабого, убогого, разочаровывающего, больного, постыдного, а он не пытался оспорить это, но считал, что именно всё это принадлежит к крестному образу христианской жизни. Ведь Сам Господь был Тем, Кем Он был, в неузнаваемости и сокрытии (Voigt).

· По нам не видно, что мы являемся детьми Бога. «Наша жизнь сокрыта с Христом в Боге». Она помещена в невзрачное (Voigt).

· Мы «праведны». Никто не может и не станет обвинять нас в чем-то еще (33-34). Бог расположен к нам без «если» и «но». Однако хорошо замечено: Это мы распознаем не в себе, но во Христе, в Его Слове и Его Таинствах (Voigt).

· Если спросить, как обстоит дело с нами, то мы должны констатировать: «и мы в самих себе тоскуем по вступлению в силу правового статуса ребенка и ожидаем освобождения нашего тела (23)» (Voigt).

· Вместо тоски и стенания на традиционном теологическом языке можно было бы также говорить об искушении (Voigt).

· «Мы не знаем, о чем молиться» (26). Неудачи? Случайный выход из строя? Кажется, Павел не придерживается этого мнения. Сам Дух должен сделать представление за нас Богу и взяться за наше дело (Voigt).

· Всё это не нужно считать удручающим. Мы получаем чудесное утешение. Нам не нужно оспаривать перед другими и скрывать от самих себя наше неопределенное, уязвимое, многообразно искаженное, утомительное, подверженное сомнению, блуждающее христианство. Мы вздыхаем, мы тоскуем: Это лучшее, что можно сказать о христианской жизни (Voigt).

· Павел ожидает того, что христиане сами не стоят над миром страдания и тоски, как замечательные и неприкосновенные, но сами знакомы со стенанием и пламенным ожиданием. … Павел энергично обобщает (23) и с равной ясностью произносит «Уже» нашего обладания и «Еще не» нашего стенания (de Boor).

· Если мы ломаемся, если у нас иссякают силы, если у нас заканчивается мужество, если у нас больше не получается молиться, если мы ощущаем страх, это не противоречит нашему детскому праву у Бога. Бог держит нас больше, чем имеем Его мы (Voigt).

· Это состояние не должно сохраниться. Павел не позволил искушенной вере быть последним словом христианского возвещения. … Именно потому, что он знал о суровости и нужде искушения, он пылко избрал совершенную победу Бога над всеми силами космоса. Воскрешение мертвых было для него не просто символом открытости для будущего, но концом земного мучения (Voigt).

· Заблуждение теологии победы заключается не в том, что она вообще говорит о славе, но что она – преждевременно и иллюзионно – помещает ее в сегодня и хочет самовольно освободиться от низкого положения креста (Voigt).

· Мы спасены в надежде. Это не значит, что до сих пор мы оставались бы ни при чем. У нас есть Дух: Начало грядущей жизни. … В том, что мы можем надеяться, заверяет нас Дух (Voigt).

· Мы ожидаем прекрасной свободы детей Божиих (21). Свободы, ибо тогда мы будем теми, для чего мы предназначены. Детьми Божиими, ибо тогда больше не будет никакой разобщенности между Богом и нами, и всё, что теперь еще мешает нам быть с Богом в безмятежной связи, тогда отпадет. Великолепно, ибо тогда на нас будет светить слава Божия. И всё это в обновленном мире, стало быть, в единении с творением, которому больше не нужно будет стенать (Voigt).

· Мы радуемся новому миру. Описать его мы не можем. Но он будет таким, что в сравнении с ним не будут иметь значения все страдания этого времени (Voigt).

· Наше спасение не исправляет отдельные грехи и дефекты нашей жизни, но устанавливает на место старой, в целом неудавшейся жизни существенно новую жизнь, которую мы хорошо «отведываем» в даре Святого Духа, но еще никоим образом не «видим». Мы «надеемся на то, чего мы не видим» (24) (de Boor).

· «Надежда, которую видят, не является надеждой». Только если мы оставляем позади себя всё «видимое», всё привычное и знакомое, у нас есть подлинная надежда (de Boor).

· Мы уже сейчас «во Христе Иисусе» (1!), стало быть, в Том, Кто заключает в Себе полноту нового творения. Возгласами ликования мы приветствуем «Отца», Который затем однажды станет «всем во всём» (1 Кор.15,28). Мы «любим» той любовью, которая является сущностью и той грядущей жизни (1 Кор.13,8…). Поэтому «мы ожидаем этого с терпением» (25), с терпеливо выжидающей несущей способностью, которая и в страданиях настоящего времени «придерживается исповедания надежды» (Евр.10,23) (de Boor).
2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument1
Dokument1 – Страница 9

