44-6 Бог хочет спасения – Иез 18,1-32
Иез 18,1-32
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· Кто такой Иезекииль? 




1

· Когда и где жил Иезекииль?

· Каким образом Слово Господне «было» к Иезекиилю?

· Вместо слова «Господь» написано Божье имя «Иегова»!

· Что такое пословица? 




2

· Для чего используются пословицы?

· Что означает эта пословица о «винограде» и «зубах»?

· Почему Бог клянется: «живу Я»? 



3

· Почему Бог запрещает эту пословицу?

· Или стих 3б является даже угрозой?

· Обрати внимание на абсолютное притязание Бога на каждого человека!   4

· Что хочет сказать этим Бог, что Ему принадлежат как отцы, так и сыновья?

· «Душа согрешающая, та умрет». В контексте текста это добрая весть или угроза?

· Как можно обратиться? 




21

· Кто подразумевается под «беззаконником»?

· Что означает «обращение»?

· Обрати внимание на союз «и», соединяющий две части стиха!

· Что связано друг с другом?

· О каких законах говорит здесь Бог?

· Что такое «закон»?

· Что означает слово «праведность»?

· Что такое «жизнь»?

· В какой ситуации говорит Иезекииль?

· Обрати внимание на слова «все преступления его»! 
22

· Есть ли различие между «не припомнятся» и «прощение»?

· Обрати внимание на контрастное слово «но»!

· Обрати внимание на повторение: «жив будет»!

· Какова основа для Божьего милосердия? Ср. с Мф.3,8!

· Какой вопрос, полный милосердия Божия! 

23

· Чего хочет Бог – по чему ОН тоскует в глубине души?

· Обрати внимание на новое повторение: «жизнь»!

· Имеет силу и поворот! 




24

· Что хочет сказать Бог при помощи стиха 24?

· Почему Бог говорит эти слова параллельно к стиху 23?

· Можно ли сравнить этот стих с Откр.2,7.11.17.26 и т.д.?

· Обрати внимание на серьезность этого 23-го стиха!

· «Посему» - Почему Бог хочет судить? 


30

· Что такое «судить»?

· Почему Бог подчеркивает «каждого по путям его»?

· Что такое «преступления»?

· Обрати внимание, с какой любовью Бог заботится о Своих людях!

· Обрати внимание на союз «чтобы»!

· Чем «преступление» отличается от «вины»?

· Обрати внимание на сильное выражение: «отвергнуть»! 
31

· Что такое «новое сердце»?

· Каким образом сделать (действительный залог!) себе новое сердце?

· Что подразумевается под «новым духом»?

· Обрати внимание на слово «и»!

· Судьба человека перед Богом находится в его руке?

· Обрати внимание на союз «ибо»! 



32

· Ср. со стихом 23!

· На Божьей стороне всё ориентировано на прием!

· Обрати внимание на «но»!

· Что Бог хотел сказать Своему народу в Вавилоне через это Слово?

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 1-4 

Пословица затуманивает реальность

· 21-24 
Обратитесь, тогда вы будете жить!

· 30-32 
Сделайте себе новое сердце, ибо Бог хочет, чтобы вы жили!

1.5.2 Для сердцевины
· Бог хотел разрушить неверное представление израильтян, что они несут наказание за вину своих отцов; вместо этого Он призывает их к личному обращению и обещает им в их безвыходной ситуации жизнь.

1.6 Новозаветные мысли

· Бог хотел бы обращения, и Он радуется этому – Лк.15

· Покаяние оканчивается измененной жизнью – Мф.3,8

· Бог хочет, чтобы все люди спаслись – Рим.2,4; 1 Тим.2,4

· Прощение и оправдание в Иисусе Христе

· Оставаться верным Сегодня

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Преодоление судьбы в покаянии (Voigt)

План: 
1. Это зависит от нас.

 

2. Важен сегодняшний день.

 

3. Бог хочет стремиться к жизни.

- - - - - - - - - - - - - -

Цель: Бог хочет твоей жизни

План: 
1. Какие модели мышления среди нас являются нехристианскими?

 

2. Твоя сегодняшняя жизнь важна!

 

3. Оторвись от греха и бросься в Божьи объятия!

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

---------------------------

Цель: 

План: 
1. 



2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· В 33,10-20 есть тесная параллель. С 18,21 начинается новый ход мыслей, но параллель связывает разрыв 18,1-20 и 21-34 (Voigt).

· Пословица (2) означает также притчу и наряду с этим «загадку» (Gradwohl).

· Эта пословица знакома и Иеремии (31,29) (Gradwohl).

· Царь Манассия (696-642) – это жестокий деспот (4 Царств 23,26; 24,3), произвольное правление которого, в конечном счете, станет причиной гибели Иерусалима (Иер.15,4). Однако с ним не происходит ничего плохого. Его сын Иосия (639-609), который идет путями Божьими «как никакой царь до него» (4 Царств 23,25), напротив, погибает в битве против фараона Нехао (Gradwohl).

· Ссыльные не осознают свою вину перед Богом. … Если бы Бог был праведным, как мог бы Он допустить страдание сынов из-за вины отцов? Он не праведен – справедливости нет. Невинные люди умирают вместо виновных. … В этой ситуации Иезекииль взывает: Вы ошибаетесь, Бог праведен, ваша злая пословица совершенно неуместна (Gradwohl).

· Формула клятвы (3) встречается у Иезекииля 16 раз (Voigt).

· Иегова – не только Господь всего народа, но каждая отдельная «душа» (личность) является Его собственностью (4), стало быть, находится в непосредственной связи с Богом (Voigt).

· Важны и пропущенные промежуточные части.

· Грех характеризуется здесь, как бунт (22), и слышится значение измены (Voigt).

· Не нужно страдать не только за чужой грех (грех отцов); и собственные грехи должны быть забыты Богом, если человек поступает праведно, он будет жить (Voigt).

· Обращение является здесь не столько приходом к Богу, сколько, скорее, «обращением от зла» (30) (Voigt).

· «Отвергнуть» (31), как опасный предмет (Voigt).

· Стих 32, благодаря своей грамматике, вновь вычеркивает бессмысленность и ненужность умирания (Voigt).

· У Бога есть радость об одном кающемся грешнике (Лк.15,7). Покаяние: обращение, изменение курса. Как же трудно нам это дается! Может быть, мы опровергаем необходимость измениться. Мы не видим наши превратности. Наши ближние видят их очень хорошо, нередко они вздыхают о нас. Бог видит их еще намного яснее. Он ждет нашего обращения (Voigt).

· Призывающим является Сам Бог. При этом подчеркнут евангельский акцент главы (Voigt).

· Вина человека заключается в том, что он может обратиться в любой момент и не делает этого (Voigt цитирует Martin Buber).

· Иезекииль был призван быть пророком в изгнании. Суд, о котором он предупредил, как его предшественник, стал фактом. … Предложение о том, что за всякую вину, якобы, отмщается на земле, слишком изворотливо, чтобы быть верным. Оно не принимает в расчет свободу Бога наказывать или же терпеливо ждать, судить или же оправдывать. Оно также не учитывает то, что последнее слово о нас будет сказано только в эсхатоне (будущем мире) (Voigt).

· Можно проводить, сохранять, создавать собственную жизнь в послушании по отношению к Богу – или человек сам разрушает ее в непослушании. Это также относится к жизни народов. Тот, кто верит в Бога, как в Господа истории, знает, что не только индивидуальное, но и общее будущее определяется осуществленным или отклоненным обращением. В нынешней ситуации человечества, опасность которой вовсе невозможно переоценить, нам неизбежно задан вопрос о покаянии. «Зачем вам умирать, дом Израилев» (31) – и вам, другим, которых равным образом любит и ищет Бог? (Voigt)

· Причина того, что ссыльные не обретают обращение и новое начало, заключается в определенном толковании их судьбы. Они считают, что страдают за чужую вину. Иначе: Мы расхлебываем кашу, которую заварили нам предыдущие поколения (Voigt).   

· Мы, самоуверенные люди, предпочитаем самое дешевое толкование нашего положения: В этом виновны другие (Voigt).

· Критика молодежи в адрес отцов часто справедлива, только спрашиваешь себя, что могли бы сделать они и что бы они действительно сделали, если бы тогда были рядом. Но, в общем и целом, имеет силу следующее: настоящее обременено прошлым (Voigt).

· В Исх.20,5-6; 34,7; Числа 14,18 находится милостивое ограничение (Voigt).

· Угроза в Исх.20,5 относится к тем, «кто Меня ненавидит»! (Gradwohl)

· В нашем тексте (5-18) цепь «ненавидящих Меня» разорвана. «Внук» (14-17) любит Бога и как раз не идет по следам своего плохого отца. Но даже если он подражал ему, Бог наказывал только «третье и четвертое поколение», когда надежда на обращение исчезла (Gradwohl).

· Предложению «Виновны отцы!» Бог противопоставляет пароль: Это зависит от вас! (Voigt)

· Бог не спрашивает меня о моих отцах, Он смотрит на меня. Он хорошо знает, какие возможности послушания и испытания даны мне в моем историческом месте, а какие – нет. Он также рассчитывает закладные, которые я должен взять на себя. Он не требует того, чтобы я шел напролом. Но Он ожидает, чтобы в личной ответственности я пользовался возможностями быть верным и послушным Ему в том положении, в котором я нахожусь (Voigt).

· Пословицу (2) можно понимать не столько как снятие собственной вины, сколько как циничное выражение глубокой безнадежности (Voigt).

· Нет лучшего и более рационального способа преодоления нынешней судьбы, чем обращение к Богу. … Бог всегда имеет в виду мое поколение. Он радуется, когда мы приходим (Voigt).

· Бог говорит (21-22): Даже от кислого винограда, который человек съел сам, на его зубах не должна быть оскомина. Его прошлое изглаживается обращением к правде и праведности, которые он совершает. Однако имеет место и противоположный случай. … Для Бога важно мое Сегодня (Voigt).

· Здесь становится видимой непосредственная близость к Богу каждого отдельного человека. … Я нахожусь непосредственно перед Богом. Он беседует со мной и ждет, чтобы я говорил с Ним (Voigt).

· Мы не живем в разобщении. Но мы несем ответственность за нашу жизнь в одиночестве, и притом перед Богом. Бог неизбежно ставит нас перед Своим лицом: «Все души – Мои» (4). Ему я должен дать ответ. Именно так и только так я живу в своей свободе, как существующий. Я не живу в ней, изолируя себя от общества. Ведь я должен использовать ее именно так, чтобы служить этим обществу (Voigt).

· Тем, чем сейчас является человек, он не мог бы быть без того, что произошло с ним прежде (Voigt).

· Бог требует меня сегодня. Сила (злой) привычки, неохота моего ленивого сердца и мое упрямое своеволие, не желающее позволить Богу пользоваться авторитетом, а также какие-то стечения обстоятельств, из которых я якобы не могу выбраться, не являются аргументами, которым Он позволил бы иметь вес. Бог ожидает моего обращения. Наверняка Он знает, как обстояло дело со мной задолго до этого и до этого дня, как Он знает также, как продолжится моя жизнь. Но теперь, когда речь идет о моем покаянии, Он хочет говорить со мной только о сегодняшнем дне (Voigt).

· Стих 21 должен возбудить в нас желание к обращению. Нам говорится: Если ты резко изменяешь курс, к тебе больше не должно быть прицеплено всё твое враждебное по отношению к Богу прошлое! (Voigt)

· Человечество, находящееся под угрозой самоуничтожения, не может считать альтернативу «смерть - жизнь», как она представлена в нашем отрезке, преувеличенной (Voigt).

· То, что в стихе 23 является вопросом, становится в стихе 32 прямым обращением (Voigt).

· Сколько раз мы уже обвиняли Бога в том, что Ему следовало бы, пожалуйста, управлять миром иначе. … Он возражает стихом 29 (Voigt).

· Бог добивается тех, кто противится Ему. (Отвергни это, иначе ты будешь гореть ярким пламенем – 31) – Так Бог предостерегает нас (Voigt).

· Как должно выглядеть покаяние? Здесь нам следует обратить особенное внимание на стихи 5-9. Не требуется, собственно говоря, ничего особенного. … Значительно то, что от нас ожидается естественное (Voigt).

· Новые отношения основываются на изменении всего человека: «Сотворите себе новое сердце и новый дух» (31). Как дело доходит до этого, можно прочесть в 11,19; 36,26: Это дает Сам Бог. Обращение – это преобразование в глубине, в центре. Время, проведенное в изгнании, могло бы стать благословенным временем, если бы люди, к которым обратился Бог, приняли Божье предложение. Любое время становится благословенным временем, если это происходит (Voigt).

· Цитаты иудейских ученых: «Как вы можете думать, что Я накажу душу, не согрешившую против Меня?» (Kimchi) «Сыны могут скорее прервать цепь (несправедливости) и предотвратить (грозящую) беду» (Ben-Jaschar). ««Умирание» означает в такой связи: «тяжело страдать, каяться», как «жизнь», напротив, означает: «быть счастливым или блаженным»» (Ehrlich) (Gradwohl).

· Через выражение «смертью умрешь» (Быт.2,17) Бог предупредил Адама только о его смертности, его становлении смертным (Gradwohl).

· С чем сравнима лихва (8)? С укусом змеи, который ощущается только тогда, когда он (яд? гной?) вытекает. Укус змеи убивает тело медленно, и укушенный человек замечает это слишком поздно. Аналогично губительным воздействием обладает лихва, которую должен, но не может заплатить бедняк (Gradwohl).

· Обращение (евр., в сущности: «ответ», так как любое обращение является новым ответом на Божьи требования) должно произойти от всего сердца, иначе оно ничего не стоит (Gradwohl).

· Обращение хорошо (прекрасно). Святой, да прославится имя Его, говорит: Обратитесь ко Мне, и Я обращусь к вам (Мал.3,7) (Gradwohl).

· Ничего не остается от «всех его злодеяний», конечно, только от его злодеяний в сфере «человек - Бог». И Иезекииль не хочет утверждать, что, к примеру, убийство больше не идет в счет благодаря раскаянию убийцы. Так просто и дешево это не происходит. Убийца несет последствия своего преступления. Иезекииль, наверняка, не может и не хочет отменить ясное предписание Торы, а Тора предусматривает для убийства (умышленно совершенное умерщвление человека) смертную казнь, для убийства в драке – изгнание в «город убежища» (Числа 35,1-34) (Gradwohl).

· Мишна учит: Если он (человек, которого нужно казнить) находится на расстоянии примерно десяти локтей от места побивания камнями, ему говорят: «Признайся!», так как приговоренные к казни имеют обыкновение сознаваться. Всякий, кто признается в своей вине, участвует в будущем мире. … Если он не знает, в чем исповедоваться (потому что не помнит многие свои грехи), ему говорят: «Скажи: Моя смерть пусть будет искуплением за все мои грехи!» (Gradwohl)

· Как преступник изгнан не навсегда, так добрый человек не может почивать на прежних лаврах (24) (Gradwohl).

· Считается только настоящее! (Gradwohl)

· В Божьем суждении о людях на очереди другие критерии. Там рассматривается отдельный человек, каким он является, не каким он был. … У Бога «Свои мысли», «Свои пути», которые отчетливо отличаются от человеческих (Gradwohl).

· Поспешите обратиться, прежде чем преступление возрастет и станет препятствием, которое больше никто не сможет устранить (Gradwohl).

· Бог желает (30), чтобы грешник взял на себя инициативу и создал новое начало. Это начало ведет к новому сердцу и новому духу (ср. с 11,19; 36,26; Пс.50,12) (Gradwohl).

· Бог может действовать только тогда, когда человек открывается Ему, и человек застревает, если его не поддерживает Бог (Gradwohl).

· Истинная жизнь связана с контактом с Богом. … Мидраш говорит к этому: Святой, да прославится имя Его, не хочет признать виновным ни одно творение (32; Пс.5,5). Но чего Он желает? Оправдать Свои творения (Ис.42,21). Знай: Если творения согрешают и сердят Его, … Он ищет для них ходатая, который будет их защищать (к примеру, Авраам ходатайствовал за Содом) (Gradwohl).

· Исторический и личный опыт вновь и вновь показывает нам, что тезис Иезекииля не соответствует действительности. … Прошлое человека определяет его настоящее. … Одни – это слово является словом для определенных людей в определенное время: Для жителей Иудеи и Иерусалима, боящихся неизбежного нападения Навуходоносора и в своей нужде ищущих причину этого (Gradwohl).

· Более существенным, чем размышление о вине и невиновности связанных друг с другом поколений, является обращение Бога. Он желает обращения преступника, а не его смерти. … Ни у кого никогда обращение не было отнято окончательно, даже если кому-то оно дается с таким трудом, что он его не осуществляет (Gradwohl).
· Только Бог показывает верный путь: обращение, прощение. … Обращение, происходящее от всего сердца, происходит из сердца, которое открывается перед Богом и поэтому становится новым, очищенным от шлаков заблуждения и злого действия сердцем.
2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument1
Dokument1 – Страница 4

