18-1 Преображение Иисуса – Мф.17,1-9
Мф.17,1-9
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· Что было до «шести дней»? 



1

· Какие события из Нового Завета пережили только эти три ученика?

· Что ты знаешь о каждом из них?

· Напиши краткую характеристику каждому из них!

· Почему Иисус выбрал именно этих троих?

· Почему именно этих троих?

· На какую гору они взошли?

· Есть два варианта – Что говорит в пользу чего?

· Как происходит «преображение»? 



2

· Что произошло при этом с Иисусом?

· Почему Моисей и Илия? 




3

· Как они появились? Реально или в видении?

· О чем они говорили с Иисусом (Лк.9,31)?

· Что понравилось в этом месте Петру? 


4

· Для чего нужны кущи? Хижина на одного человека на горе?

· Где еще в Библии встречается «светлое облако»? 
5

· Что оно символизирует?

· Бог открывает Свои мысли!! – Богоявление!

· Какие три пункта открывает Бог?

· Как следует понимать слово «Сын»?

· Что значит здесь слово «слушать»?

· Сравни с Мф.3,17

· Почему ученики пугаются этих слов? 


6

· Какое значение имеют слова «пасть на лица свои»?

· «Но» Иисус – Посредник, Утешитель! 


7

· Что делает Иисус сначала?

· Почему они не должны бояться?

· Что значит «смочь встать» после такой встречи?

· Они встали? 





8

· Что теперь изменилось?

· Всё закончилось?!

· Разрушил ли всё Петр своими словами?

· Или встреча так и так закончилась?

· Как можно понять слова «один Иисус»?

· Для чего нужно приказание молчать? 


9

· Почему Иисус так строг (Он запретил)?

· Кто такой никто? Сюда относятся и другие ученики?

· Запрет на разговоры ограничен – Почему?

· Как люди тогда понимали слова «Сын Человеческий»?

· Почему Иисус применяет к Себе образ Сына Человеческого?

· Что Он хочет этим сказать?

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 1-3 

Иисус берет с Собой на гору трех учеников в качестве свидетелей

· 4-6 

Бог необычайно открывает Себя и произносит ясные слова

· 7-9

Один Иисус! – Не испортьте своими разговорами это событие!

1.5.2 Для сердцевины
· Матфей хотел сообщить своим читателям, как святой Бог Сам готовил Иисуса и учеников к предстоящим событиям.

· Иисус хотел дать Своим трем ближайшим сотрудникам возможность лучше понять Его и приближающиеся события, позволив им узнать, что их утешение можно найти лишь в Нем.

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Так мы узнаем, Кто Такой Иисус (Voigt)

План: 
1. Он светится в свете Божием

 

2. Он находится в мире Божием

 

3. Он говорит Слово Божие

- - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Преображение Иисуса перед нашими органами чувств (Bösinger)

План: 
1. Слышать

 

2. Видеть

 

3. Три других ощущения

 

4. Бог во Христе

- - - - - - - - - - - - - - - 

Цель: Что значит преображение для Господа? (Nebe)

План: 
1. Величественное завершение Его пророческого служения

 

2. Праздничное посвящение в Его первосвященническое служение

 

3. Грандиозный предварительный показ Его царственного величия

- - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Преображение Христа в его великом значении (Dächsel)

План: 
1. Для Господа – укрепление для Его пути страданий

 

2. Для учеников – подтверждение их вероисповедания

 

3. Для нас – предвкушение нашего будущего великолепия

- - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Величие Иисуса в Его преображении (Sommer)

Оно проявляется:

План: 
1. В сиянии, озаряющем Его

 

2. В святых, беседующих с Ним

 

3. В свидетельстве, которое дает Ему Отец

 

4. В утешении, которым Он ободряет учеников.

- - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Пример для ученичества

План: 
1. У Иисуса есть время для личного наставления

 

2. Иисус не отвергает тех, кто понимает не сразу

 

3. Бог пугает и утешает

 

4. В конце ученики видят только Иисуса

- - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Бог Сам свидетельствует об Иисусе

План: 
1. Он – Мой возлюбленный Сын

 

2. В Нем Моё благоволение

 

3. Слушайте и слушайтесь Его

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 
2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· Шесть дней времени подготовки для Бога: Исх.24,16; Числа 19

· Традиция помнит о горе Фаворе, но во времена Иисуса она была населена, даже укреплена. Альтернативой была бы гора Ермон.

· Упомянуто то, что перед глазами ближайших учеников человеческая внешность Иисуса на мгновения превращается в облик небесного Существа будущего мира (Voigt).

· О Моисее и Илии (3) говорится, что с наступлением эсхатона они появятся вместе. … Моисея и Илии могло бы касаться Откр.11,3… . … Облако (5) – это знак присутствия Божия (Суд.5,4-5; Пс.17,22; 103,3; Исх.13,21-22; 33,9-10; 40,35), оно «бросает тень» на скинию собрания (Исх.40,34-35; Лк.1,35). То, что говорит Божий голос, дословно соответствует 3,17 (Voigt).

· Можно было бы в обеих личностях – Моисее, представителе закона, и Илии, представителе пророчества – увидеть присутствующей ветхозаветную общину, которая через уста двух свидетелей заверяет в событии на святой горе. Лука дает этому отрывку из Библии еще одно особенное заострение: ветхозаветные личности беседуют с Иисусом о Его предстоящем «конце», который случится в Иерусалиме. Вспоминается о Лк.24,26.46, где Божья необходимость, под которой находится Иисус, извлекается из Писаний Ветхого Завета (Voigt).

· Илия, так надеялись люди, восстановит Божий народ внутренне и внешне (Voigt).

· В Откр.11,3… речь идет о двух свидетелях: В одном, согласно тому, что он делает, можно узнать Илию (огонь и засуха), в другом – Моисея (вода становится кровью, бедствия). То, что обе эти личности появляются на Горе Преображения, возвещает наступление последнего времени (Voigt).

· То, что Петр произнес в своем исповедании, подтверждается здесь Божьим голосом (16,16-17). Вместо того чтобы видеть, ученики должны в будущем «слушать» (Voigt).

· Падение (6) показывает: Они узнали в Иисусе божественное (Voigt).

· Сам Иисус – Личность не является сомнительной ни на минуту – поднимает их (Откр.1,17) (Voigt).

· Евангелисты единогласно придерживаются мнения, что эта сцена относится к земным дням Иисуса (Voigt).

· То, чего не могут открыть плоть и кровь, Отец может сделать видимым для тех, которых Он для этого избрал. В 16,17 это произошло с одним Петром, здесь это случается с тремя самыми близкими учениками (Voigt).

· Передавая дальше то, что пережили и увидели в Нем трое из первых учеников и апостолов Иисуса в особенный час, община говорит о том, Кто Такой Иисус. Кто Такой Иисус: В этом община сама должна дать себе отчет. Она также должна рассказать об этом тем, кому она передает Евангелие (Voigt).

· Через описание Вести и дела Иисуса нельзя ведь просто выразить, Кем является Иисус. А именно Весть и дело невозможно описать действительно и понятно, не говоря в то же время о том, Кем является Тот, Кто так учит и действует (Voigt).

· Община должна также сказать, как она пришла к такому исповеданию. Как Иисуса в утро Страстной Пятницы (26,63; 27,43; Иоанн.19,7), так общину жестко спрашивали, почему она придает Этому Человеку такое беспримерное значение и от Него – именно от Него и только от Него - может ожидать спасения. Община не могла бы сказать об Иисусе ничего. Кем Он был не в Боге и поэтому также в Самом Себе. И, так как то, Кем Он был, ни в коем случае не было очевидным, скорее сокрытым и глубоко закутанным в человеческое, нужно было объяснение, каким образом всё-таки можно было придти к такой вере во Христа (Voigt).
· Для текста важно подчеркнуть особенность, даже неповторимость этого часа. Шесть дней указывают на то, что речь идет о встрече с Богом, которая такой, какой она должна была произойти здесь, не может быть обыденным делом. Тайна постоянно окружающего, сопровождающего и одаривающего нас, требовательного Господа раскрывается в течение особенного благодатного часа, даже, может быть, только в течение нескольких мгновений (Voigt).

· Раннее христианство знает, что раскрытие тайны Личности Иисуса не могло произойти от собственного разума или силы, но было возможным только, как чудо (Voigt).

· После Пасхи такой человек, как Павел, также испытает на себе что-то подобное преображению Иисуса Христа (2 Кор.4,6 - сегодняшний второй ряд проповедей) (Voigt).

· Кто такой Иисус – обыкновенно это невозможно воспринять. Мы видим в Нем человеческое. Мы не видим божественное. Те трое получили возможность это увидеть (Voigt).

· То, что вспыхивает здесь в небесном свете, является тем, что Иисус уже всегда имел скрытым образом и что обыкновенно должно было остаться неоткрытым лишь в низком положении Иисуса. … Изменяется не Иисус, а Его облик (Voigt).

· Проповеднику следует пожелать, чтобы он сам что-то «видел», но, наряду с этим, чтобы в изображении он был чистым и бережливым (Voigt).

· Иисус, как бы Он ни был схож с одним из нас, является в то же время Тем, Кто принадлежит стороне Бога, возлюбленным Сыном, говорящим и действующим с полного согласия Отца. … Сам Бог, сокрытый в сияющем облаке и именно благодаря ему показанный, как присутствующий, как однажды при крещении Иисуса (3,17), заявляет о Своей принадлежности к Этому Иисусу. Эти трое видели не какое-то фантастическое сияние. То, что там сияло, было сыновней сущностью их Учителя, вошедший в Его человеческую сущность, завернутый в нее, полностью пронизывающий ее Божий склад характера (Voigt).
· Тайну Отца, как и тайну Сына, невозможно раскрыть извне. (11,27) Божество Иисуса может стать явным для нас лишь в том случае, если Бог Сам выносит на свет тот факт, что Иисус является Богом. … Пётр исповедовал Иисуса Христом, и это исповедание подтверждается здесь, на горе, и в будущем окажется для бесчисленного количества людей действительным и обоснованным (Voigt).

· Мы знаем, что грядущее (эсхатологическое) с Христом уже тайно, но истинно и эффективно есть среди нас и сильно в нас. Мы больше не заперты в нашем смертном мире, с тех пор как воскрес Христос. Если Он принадлежит к миру Божьему, то и мы тоже; так как мы «крещены в Него» и участвуем в Его жизни (Voigt).

· Тайна Мессии хочет остаться сохраненной (16,20); так же и тайна увиденного Сына Божия (17,9). Теперь свое значение приобретает то, что отрывок из Библии о преображении находится между возвещениями страданий. Евангелисты придают значение тому, чтобы мы научились видеть и мыслить вместе то, что мы так охотно разделяем: мессианство и крест (Мф.16): бытие Сыном Божьим и страдания (Мф.17). (Voigt)
· Всё остается так, что величие Иисуса остается скрытым под бедностью, бессилием и позором Его нищей человеческой жизни до Его великого дня (Voigt).
· «Его слушайте!» Это был именно Божий собственный голос. Должно, наверное, иметься место, на котором человек может найти Христа и через Него Отца: не непосредственное соприкосновение с будущим, но через Слово Сына, которое, в то же время, является собственным Словом Отца (Voigt).

· Церковь не стыдится того, что она зависима от предания. Как иначе мы могли бы «слушать» Сына? Мечтатели охотно хотели бы приобрести и сохранить непосредственное присутствие Бога («соорудить кущи»). Но нам указано на Слово Сына (Voigt).

· В Откр.1,17, как в нашем тексте: Слово Господа ободряет нас. «Не бойтесь!» - это говорит именно Тот, Кого слушать нам повелел Сам Отец (Voigt).
· Слово «преображение» не может передать полностью значение греческого слова «metamorphose»: преобразование образа – растворение физического образа в оптическое явление (Stählin).

· Преображение похоже на «отпуск с выездом на Родину», в небо, если мы помним о том, что Иисус (Воин Божий) намеревается отправиться в Иерусалим в великое наступление на смерть (Bösinger).

· Событие из жизни нашего Господа по праву находится на границе времени после богоявления и страстного времени (Dächsel).

· Лк.9,31: Нужно обратить внимание на выражение «исход = exodos». Лука специально выбирает слово, включающее в себя оба понятия: «смерть» и «возвышение». Вознесение было для Иисуса естественным исходом из этой жизни, таким, каким для нас, грешников, является смерть. В этот момент Иисус мог бы выбрать этот исход и вознестись с двумя небожителями, беседовавшими с Ним. Но тогда Он возвратился бы в великолепие без нас (Rienecker).

· Иисус взошел на гору Ермон, чтобы спросить Бога: «Твоя ли это воля, чтобы Я пошел в Иерусалим?» … Мы должны склониться на колени и спросить Бога, прежде чем браться за какое-нибудь дело. … Гора преображения нужна для того, чтобы укреплять нас в нашем ежедневном служении и делать нас способными проходить крестный путь (Barclay).
2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument3
Dokument3 – Страница 8

