54-2 Любовь от Бога – 1Ин 4,7-12
1Ин 4,7-12
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· Кто подразумевается под «возлюбленными»? 

7

· Какая внутренняя связь при этом выражается?

· К каким людям ты мог бы так обратиться от чистого сердца?

· Какие другие слова, используемые для обращения друг к другу, из Нового Завета тебе известны?

· Как люди любят?

· По каким признакам можно узнать, что ты любишь?

· Почему любовь от Бога?

· Почему только возрожденные люди могут любить?

· Могут ли любить только возрожденные люди?

· Что имеет в виду Иоанн в этом месте?

· Как ты понимаешь предложение: «Бог есть любовь»? 
8

· Хочет ли Иоанн сказать в 8-м стихе, что христиане, которые не любят, в действительности не являются христианами?

· Что должно быть обосновано при помощи слов «потому что»?

· Как открылась Божья любовь? 



9

· Представь это себе образно!

· Кто подразумевается под словами «нам» и «мы»?

· Что подразумевается под «миром»? = Энциклопедия

· Как можно жить «через Сына»?

· Каков фундамент / источник любви? 


10

· Как возлюбил нас ОН?

· Почему здесь подчеркивается «умилостивление за грехи наши»?

· Повторение обращения! 




11

· Кто имеется в виду?

· Что подразумевается под словами «так возлюбил»?

· Кто должен любить друг друга?

· Почему?

· Как могла выглядеть тогда «взаимная любовь»?

· Почему Апостол пишет «должны»?

· Какова причина для такой «обязательности»?

· Стих 12а, наверняка, написан вопреки гностикам. 

12

· Что важно для жизни общины вместо видений?

· Как можно любить друг друга?

· Обрати внимание на новое повторение (7.11.12) в нашем отрезке!

· Поразмышляй о том, как может выглядеть «взаимная любовь».

· Каковы последствия для нас, если «в нас пребывает» Бог?

· Что значит, что «любовь Его совершенна есть в нас»?

· Найди два примера «совершенной Божьей любви» в людях!

· Как может любовь быть совершенной?

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 7-8 Будем любить друг друга

· 9-10 Бог прежде возлюбил нас в Своем Сыне

· 11-12 Если мы любим друг друга, в нас пребывает Бог

1.5.2 Для сердцевины
· Иоанн напомнил своим читателям этим настоятельным призывом к братской любви о том, что любовь соответствует воле и сущности Бога, и поэтому Он ожидает от нас дальнейшей любви.

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Взаимная любовь происходит … (Voigt)

План: 
1. в электрической цепи любви Божией

 

2. при чуде любви Божией

 

3. в соответствии с познанием любви Божией

- - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Любовь к ближнему … (Urie)

План: 
1. возможна, потому что ее дает Бог

 

2. имеет образцом любовь Божию

 

3. является заповедью Божией

 

4. является гарантией для Божьей любви в нас

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

---------------------------

Цель: 

План: 
1. 



2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· В постоянно новых попытках наше Послание подхватывает тему братской любви. … Как уже в отрезке 2,28-3,24, идет подавление христологического лжеучения критикой за пренебрежение обязанностью любить или неуважение по отношению к этой обязанности (Voigt).

· Вновь и вновь подлинной темой этого Послания является жизнь общины (de Boor).

· Как возлюбленные Богом, мы должны любить друг друга (Voigt).

· Рожденные от Бога (7) являются детьми Божиими (3,1.10; 5,2) (Voigt).

· В этих шести стихах 15 раз встречается греческая основа слова «agap» (любить). … Евангелие для этого воскресенья рассказывает о милосердном самарянине (Voigt).

· «Источник любви - в Боге» (7). Этот задний план нужно видеть, говоря о любви и – желая любить (Voigt).

· «Любовь» - это совершенно новый образ жизни, происходящий «от Бога» и несущий в себе Божью сущность (de Boor).

· Только тот, кто «любит», родившись от Бога, «знает Бога» (7). При этом речь идет о том библейском «познании», которое не состоит в правильных мыслях о Боге, а может произойти только в совместной жизни и в единстве бытия с Ним (de Boor).

· В первое воскресенье после Троицы проповедовалось о 1 Иоан.4,16б-21. Здесь важнейшие точки соприкосновения: Любовь к Богу и любовь к ближнему связаны друг с другом (7б.8а+21). Бог есть любовь (8б+16б). Лишь потому что мы любим, Бог пребывает в нас (12+16б). Бога невозможно видеть, но брата человек видит (12+20). Бог начинает в любви (10-11+19) (Voigt).

· Любовь, если понимать ее со стороны закона, должна жить энергией, которая находится в самих нас или которую мы в себе «генерируем». … По мнению текста, эта энергия производится совсем не в нас, но струится в электрической цепи, к которой мы присоединены, но источник энергии которой где-то в другом месте. … Если мы прервем электрическую цепь, тогда ток как раз не будет струиться. Мощность «генератора» становится «неэффективной» при выключенной электроэнергии (Voigt).

· Божья любовь и наша любовь – к Нему и нашим ближним - образуют круг, в котором есть течение и в котором поэтому мы с Богом составляем в любви одно живое целое (Voigt).

· «Возлюбленные» - Они должны знать, что они важны для Него, что Он считает Себя связанным с ними, что Он серьезно относится к ним, находится в их распоряжении, рассматривает их лучшее, как Свой самый личный интерес, следовательно, выступает в их защиту, действует для них, приносит ради них жертвы, имеет время, внимание, сочувствие, понимание (Voigt).

· «Бытию от мира» противостоит бытие от Бога (7) или бытие от истины (Voigt).

· Человек никогда не живет собственной силой. Он может только довериться господствующей над ним власти. Во встрече с Христом он встает перед вопросом, хочет ли он остаться в старом бытие или нет (Voigt).

· Если любовь «от Бога», тогда она возникает именно не от личных возможностей потерянного человека, а благодаря Божьему действию. Тогда она, стало быть, имеет в себе и характер Божий. Тогда в ней струится энергия Божия (Voigt).

· Грамматика стиха 8 говорит о том, что здесь кто-то вовсе не «может» любить. Его «нелюбовь» не просто личная неудача, она обременена виной (de Boor).

· Любовь не ищет сенсации – совсем напротив. Она совершает свое дело по возможности неприметно. Но ее замечают. Язык любви понимается, несмотря на все языковые и мировоззренческие барьеры, и на недостаточный словарный запас (Voigt).

· Божьей внутренней сущностью является «любовь». Из нее тогда также струится Его «правда», которая уже в Ветхом Завете и окончательно в Новом Завете (Рим.1,17) является помогающей, делающей праведным правдой на основании любви. … Осия и Иеремия обнаруживают, что эта любовь должна понести страдание из-за измены избранного народа. И она может прийти в изнуряющую ярость из-за его неверного рода. Но ни один пророк не отважился сказать: «Бог есть любовь» (de Boor).

· Дефицит любви в нас, вероятно, в большинстве случаев поступает на наш личный счет. Мы чрезвычайно сильно заняты самими собой. Наше право, наше мнение, наша свобода передвижения, наши желания, наши боли и трудности, недостаток признания и успеха – каждый должен ведь понимать, что человек может быть этим абсолютно заполнен (Voigt).

· Нужнее речи о любви действие. Электрическая цепь замкнута – или прервана именно там, где стою я? Стих 8! … Всё наше христианство ставится под вопрос, если у нас нет контакта, и ничего не происходит (говоря образно: нет ни света, ни силы, ни тепла) (Voigt).

· Наше Послание неумолимо: «Кто не любит, тот не познал Бога!» … Образ электрической цепи Божьей любви может удручать человека (Voigt).

· Реальность любви (10) состоит не в том, что мы любим, но в том, что любит Бог (Voigt).

· Божья любовь «открылась» в нашей среде, в истории человечества, в определенное историческое время и в определенном историческом месте (de Boor).

· Речь идет о распространенном вопросе, как вообще дело доходит до любви. Ответ ясен: «Не мы возлюбили Бога, но Он возлюбил нас» (10) (Voigt).

· У нас не было любви к Богу, но Он Сам полюбил нас. Холодное состояние встречает Бог с великим неповторимым делом Своей любви. Оно состоит в том, что Он послал Своего Сына в качестве искупления за наши грехи (Voigt).

· Это таинственные, испытанные именно в чрезвычайных обстоятельствах нашей жизни и нашей вины факты: Сын Божий со Своим пришествием, жизнью, любовью, страданием и смертью на проклятом древе является «примирением», которое поистине успокаивает нашу совесть и отнимает у нас бремя нашей вины. Это невозможно объяснить (de Boor).

· Становящаяся в Иисусе Христе конкретной Божья любовь способствует примирению, точнее: устранению греха, как вины перед Богом. Для понимания «примирения» в Новом Завете решающее значение имеет то, что здесь больше не упоминается – как в Ветхом Завете – воздействие человека на Бога, но говорится о личном действии Бога, через которое Он приводит в порядок всё, что обременяет Его отношение к нам и наше отношение к Нему. (2 Кор. 5 – Страстная Пятница) Агнец Божий берет на Себя грех мира – Иоанн.1,29. Здесь «открылась» любовь Божия (9) (Voigt).

· «Любовь» познается по «отдаче». Большая любовь дарит большое, дарит самое лучшее и самое дорогое. Бог отдал «Своего единственного Сына». … Бог знает, что мы сделаем с Его Сыном. Бог видел перед Собой смерть Возлюбленного на кресте. И Бог всё-таки посылает Его и Сам возлагает на Него этот конец; для нашего спасения, которое не могло быть сотворено никаким другим способом. … Здесь Его любовь «открыта среди нас» в своем непостижимом величии (de Boor).

· И почему Бог это делает? Хочет ли Он этим достичь чего-либо или приобрести что-либо для Себя? Нет, Он делает это, «чтобы мы жили через Него» (de Boor).

· Божья любовь приводит нас своей чудовищной Жертвой к той «жизни», которая сама вновь является «любовью» (de Boor).

· Для того, кто однажды это понял, нелюбовь становится внутренней невозможностью, так как он будет глубоко тронут и потрясен тем, что сделал для него Бог. «Так сильно Он меня любит!» (Voigt)

· Для всякого истинного христианского мышления существенно то, чтобы дар и поручение, изъявительное наклонение и императив были неразрывно связаны друг с другом (de Boor).

· Но любовь в реальности? Дорогой ближний часто отравляет кому-то жизнь. Еще хуже: Он всё равно зачастую просто не хочет позволять себя любить. Действительно надежной человеческой любовью может быть только любовь к грешникам. Из стихов 9+10 можно было бы сделать такой вывод: У Самого Бога мы учимся тому, как любовь, если она истинна, проламывает сопротивления враждебности, следовательно, отходит от обязательности реактивного действия и – с абсолютным риском – устанавливает новые начала. Любовь не пугается ничего (Voigt).

· Пойми же, что Богу с тобой самим (было) не менее тяжело, чем тебе с твоим ближним. Бог – мой образец? А я – предмет Его всё применяющей любви! С тех пор как я знаю, через какие трудности прошел из-за меня Бог, когда Он хотел получить меня обратно, я больше не буду жаловаться на своего (не спорю: с трудом переносимого) товарища (Voigt).

· Есть возможность, что и тогда, когда реальность Божия мысленно подтверждена, невидимость Божия становится необходимостью существования, или еще хуже: так, что эта необходимость больше даже не воспринимается, как необходимость. Есть ли здесь выход? (Voigt)

· Тот, кто хочет познать Бога, должен принять участие в Его любви – в двойном смысле: так, что он позволяет любить себя и включает самого себя в электрическую цепь любви, стало быть, также становится активным в любви (Voigt).

· В вере вообще нет познания без принятия участия в вопросе, в который человек верит. Мы так часто требуем того, чтобы Бог сначала однажды свободно показал Себя и Свое действие, чтобы мы, глядя на Него с безопасного расстояния, смогли составить свое мнение. Если потом предложенное понравится, мы, может быть, возьмем его. Но Бог не показывает Себя зрителям (Иоанн.7,17). Нужно реализовывать обращенную к нам Божью любовь в практической жизни, и тогда человек заметит что-то в отношении того, что значит Этот Бог, Которому он обязан этой любовью и всем (Voigt).

· Что может помешать Богу позволить Своей любви в свободной милости «совершенно» (12) жить в нас? … Если мы любим друг друга и живем в любви, тогда Божья любовь в нас «достигла абсолютной цели» (de Boor).
2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument1
Dokument1 – Страница 8

