11-2 У вас есть жизнь – 1Ин 5,11-13
1Ин 5,11-13
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· О каком свидетельстве здесь идет речь? 


11

· Что подразумевается под словом «сие»?

· Что и как свидетельствуется?

· Кто дает это свидетельство?

· Что такое «вечная жизнь»?

· Что вообще такое жизнь?

· Есть ли различные жизни или различные качества жизни?

· Что такое «Божья жизнь»?

· Что подразумевает слово «Сын»?

· Речь идет о земном или о воскресшем Иисусе?

· Почему «жизнь в Сыне Его»?

· Какую жизнь имеет «имеющий Сына»? 


12

· Могут ли люди существовать (жить), не имея жизни?

· Почему вне «Сына Божия» нет жизни?

· Что означает титул «Сын Божий»?

· Обрати внимание на параллель между стихом 13 и Иоанн.20,30-31!   13

· Как можно «знать», имеешь ли ты вечную жизнь?

· «Вечная жизнь» принадлежит к вечности. Как можно иметь ее уже здесь?

· Какое имя имеет Сын Божий?

· Что подразумевается здесь под словом «верить»?

· Как можно верить в имя?

· Каков результат веры?

· Почему Иоанн пишет так «запутанно», с такими переплетениями?

· Что Иоанн хотел сказать этими стихами?

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 11-12 «Вечная жизнь» связана с Иисусом Христом, Сыном Божиим

· 13 Доверие Иисусу и вверение себя Ему означает обладание вечной жизнью

1.5.2 Для сердцевины
· Иоанн хотел заверить своих смущенных лжеучениями читателей в том, что они имеют вечную жизнь, если верят в ставшего Человеком Божьего Сына Иисуса Христа.

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Можно ли знать, имеешь ли ты вечную жизнь?

План: 
1. Что такое жизнь?

 

2. Что такое вечная жизнь Сына?

 

3. Да, можно знать это и быть в этом уверенным!

- - - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Знаем ли мы, что мы имеем? (Voigt)

План: 
1. В Сыне Божием мы имеем жизнь

 

2. Мы имеем жизнь только в Нем

- - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Верьте в Сына! (9-15) (Langsdorff)

План: 
1. На чем построена такая вера? (9-10) – на Самом Боге

 

2. Как оправдывается эта вера? (11-13) – через вечную жизнь

 

3. Что должна сотворить в нас эта вера? (14-15) – радость

- - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: У нас есть Божье свидетельство для нас (9-15) (Langsdorff)

План:
1. В Его Слове

 

2. В вечной жизни

 

3. В услышании наших молитв

- - - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Во Христе у нас есть жизнь (9-15) (Langsdorff цитирует Samtleben)

План: 
1. Мы знаем это

 

2. Мы верим в это

 

3. Мы переживаем это

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

---------------------------

Цель: 

План: 
1. 



2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· При помощи этого абзаца Послание подходит к своему подлинному концу. То, что следует за этим, соответствует заключению Послания (Barclay).

· Вечная жизнь - это эсхатологическое благо, которое уже является настоящим для веры. «Сын» - это исторический Иисус. Ср. с 1,1…: Именно в воспринятом органами чувств Иисусе жизнь «стала узнаваемой» (Voigt).

· Послание завершается констатацией, очень существенной для христианской жизни, а именно высказыванием, что христианская жизнь является жизнью вечной (Barclay).

· Вопреки всем гностическим ошибочным мыслям Иоанн защищает убеждение, что Человек Иисус Христос действительно и поистине является Сыном Божиим (Langsdorff).

· Мы бы, вероятно, легче поняли наше Послание, если бы, очевидно понесшие здесь поражение, еретики яснее находились перед нашими глазами, а многочисленные намёки и критические реплики гностических лжеучителей были бы понятными. Вот несколько помогающих очертаний «гностических энтузиастов»:

· Они – выходцы из христианской общины (2,19).

· Они дистанцируются от предания (2,24; 1,3) и отрицают, что община имеет Святого Духа (2,20; 4,13).

· Руководствуясь своим более высоким познанием, они считают, что должны наставлять других (2,27).

· Они отрицают, что Иисус является Христом и Сыном Божиим (2,21.23; 4,15; 5,1.5).

· Они различают Иисуса и Христа, так как идея воплощения для них невыносима (4,1…).

· Как кажется, они ни во что не ставят дело примирения Иисуса (2,2; 3,5; 4,10).

· Благодаря своему познанию они считают себя безгрешными детьми света и Бога (1,8-10), не удаляются от греха (3,8-9), пренебрегают заповедями Божиими (2,3…; 5,2-3), не признают в братской любви существенный признак бытия в любви Божией (3,10…23; 4,7…20-21).

· Они считают, что уже сейчас пребывают в полноте счастья, стало быть, не ожидают грядущего (2,28; 3,2) (Voigt).

· Следует обратить внимание: Верующий человек обладает, как показывает текст, большим, чем он осознаёт; но он должен осознать то, что он имеет (Voigt).

· Воля к жизни дана нам Богом, Который хочет сохранить Своё творение, как нечто настолько само собой разумеющееся, что мы обычно вовсе не задаем вопрос «Почему я, собственно говоря, хочу жить?» (Voigt)

· Однако для нас важно не только то, что мы живем; нам важно Как: здоровье, хорошее самочувствие, разнообразие и богатство переживания, узнавания, действия и приобретения (Voigt).

· Желание разделять полноту живого может перейти в алчность и ненасытность, в чем может скрываться еще неопознанная тоска по потерянному, по исцеленной личной жизни, которая в нахождении своих истоков, в общении с Богом находит и саму себя (Voigt).

· Но уже в том, что речь идет о жизни Божией, обнаруживается, что сфера прижизненного переступается (Voigt).

· Вечная жизнь – это не что иное, как жизнь Божия (Barclay).

· Жизнь человека – это не состояние, но существование в неосуществленных или же лишь иногда осуществленных возможностях (Voigt).

· Новый Завет понимает жизнь еще в более глубоком смысле. Можно иметь свою физическую жизнь и всё-таки быть «мертвым» (Лк.15,24.32; Кол.2,13; Еф.2,1.5; 5,14; Откр.3,1). Наоборот: Кто-то может жить, несмотря на то, что он умирает (Иоанн.11,25). И наш текст использует слово «жизнь» (12) в смысле «вечной жизни» (11). Эту вечную жизнь можно «унаследовать» (Мк.10,17; Лк.10,25; Тит.3,7), «принять» (Мк.10,30; Лк.18,30). В эту жизнь можно «войти» (Мк.9,43…; Мф.18,8-9; 19,17). В вере христианин обладает этой жизнью уже сейчас. У него ведь есть «животворящий Дух» (1 Кор.15,45; 2 Кор.3,6; Рим.8,6). Во Христе он нашел общение с Богом, а оно, в конечном счете, является жизнью. Ибо жизнью в полном смысле мы обладаем лишь тогда, когда мы соответствуем тому и осуществляется то, что является нашим предназначением: быть Божьим подобием, Божьим визави, Божьим «партнером», Божьим «дитем» (Voigt).

· Слишком долго церковь, вопреки свидетельствам Библии, подделывала свободу, в которой христианин пользуется жизнью в цветном, ароматном, музыкальном, осязаемом мире и возможностями собственной живительной жизни, в дистанцию из страха и в отрицание, враждебно относящееся к творению (Voigt).

· Человек работает, чтобы жить, и живет, чтобы работать. «Это еще жизнь?» - спрашиваем мы себя с полным основанием (Voigt).

· С темой «жизнь» мы действительно находимся посреди того, что, по сути дела, волнует всех (Voigt).

· Иисуса, как «Жизнь», нужно вновь и вновь обнаруживать заново (Voigt).

· В вере можно, в самом деле, знать, что у нас есть вечная жизнь (13) (Voigt). 

· Наше великое заблуждение состоит в том, что мы считаем, что у нас есть жизнь в нас самих. Мы имеем ее от Того, Кто, как Творец, имеет ее только в Себе (Иоанн.1,4; 5,26; 6,57; 1 Иоан.1,1-2; 5,20) (Voigt).

· Творения не автаркически, в известной степени, как стоячие воды. К ним постоянно должна притекать жизнь, как «живая» (= текущая) «вода» (Иоанн.4,10…), и только так «течет» затем принятая жизнь через них дальше, к другим (Иоанн.7,38), в «вечную жизнь», из которой она происходит (Иоанн.4,15-16) (Voigt).

· То, что мы беспрерывно проходим мимо и не обращаем внимания на Того, от Кого мы происходим, должно лишить нас нашего лучшего: опыта несущей нас Божьей любви (Иоанн.3,15-16), прямо-таки жизненно необходимой для нашего человеческого существования – в качестве Божьего визави - возможности разговора с Богом (Иоанн.14,13-14; 15,7.16; 16,23-24; 1 Иоан.5,15) (Voigt).

· Многие места у Иоанна говорят о «видении». Но не только о том, что Его вообще видят, но о том, что человек узнаёт Его так: В любви, в которой Он отдает Сына (Иоанн.3,16), для примирения за наши грехи (1 Иоан.1,7; 4,10). Здесь улаживается конфликт (1,8-10), раскрывается в любви наша грешная замкнутость по отношению к Богу (Иоанн.1,5б.10; 1 Иоан.5,19б), так что мы теперь пришли к совершенно новым отношениям с Богом (3,1). Новые отношения с Богом на основании того, что сделал для нас Христос: Это Павел назвал бы «праведностью», а Иоанн называет это «жизнью», и оба описывают это, как новое детское право, которое мы приобрели у Бога (Voigt).

· Опытная любовь оживляет. … Братская любовь становится прямо-таки критерием для того, что человек перешел от смерти в жизнь (3,14-15). Ибо это не жизнь, когда человек всегда вращается лишь вокруг самого себя (вокруг собственного счастья, личного права, личной значимости, также собственного бо-бо). Жизнь становится существованием для других, становится служением другому (Иоанн.13,1-17) (Voigt).

· Человеку нужно лишь позволить вовлечь себя в эту Христову жизнь, и он заметит: Так живут в радости (1,4; Иоанн.15,11; 16,20-24; 17,13). Человек не становится беднее, если отдает дары Иисуса дальше, он, напротив, живет богатой жизнью «с избытком» (Иоанн.10,10). В такой жизни будущее проецируется уже в настоящее, так что мы можем сказать, что смерть уже позади нас (Voigt).

· Если мы «пребываем в Нем», мы не грешим (3,6), но «еще не» не должно быть упущено из виду (1,8-10; 3,2) (Voigt).

· Жизнь, которой мы обязаны Христу, невидимая, но в существование которой мы верим (Иоанн.20,29), больше не отнимется у нас (Voigt).

· У нас есть жизнь только во Христе (11; ср. также с 12). Жизнь, описанная здесь, действительна только для определенных лиц. … Это не вещь, предмет, система, правило, стиль поведения (или что-то еще), отделенные от Иисуса Христа (Voigt).

· Если вечная жизнь идентична божественной жизни, тогда это значит, что мы можем обладать ею только в том случае, если знаем Бога, если получаем доступ к Нему и пребываем в Нем (Barclay).

· Великое чудо «пришествия» Иисуса (Иоанн.1,11; 3,2.31; 5,43; 9,39; 10,11; 12,46-47; 18,37) и Его принятие человеческого образа (Иоанн.1,14), для Иоанна  - «Решающее происшествие спасения», пневматически вытеснено для гностиков. Иоанн знает, почему он написал свое не только медитативно-обучающее, но и повествующее Евангелие: Потому что встреча с Иисусом Христом, Которого первые свидетели слышали, видели и трогали, является содержанием и событием жизни (Voigt).

· От свидетельства людей Христово свидетельство зависит потому, что оно происходило «в плоти» и поэтому должно передаваться дальше (1,1…). Но это человеческое свидетельство заверяется, подтверждается, делается эффективным Самим Богом, а именно Духом. Человеческое свидетельство и Божье свидетельство, т.е. свидетельство Духа, составляют единство. Следует прочесть 1 Иоан.2,24-27 (Voigt).

· Ансамбль Слова и Духа имеет свою параллель в Таинстве и Духе (7) (Voigt).

· Нам нужно указать на то, каким образом Этот Иисус Христос, в Котором мы имеем жизнь, присутствует для нас (Voigt).

· Мы видим перед собой Христа, по Которому не видно, Кем Он является и что Он может дать. Но тот, у кого откроются глаза, найдет в Нем жизнь от Бога, которая принадлежит ему уже сейчас и которая является неразрушимой (Voigt).
2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument1
Dokument1 – Страница 5

