05-2 Божья милость явилась Тит 2,11-14
Тит 2,11-14
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица 
(или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· К чему относится слово «ибо»? = Контекст!! 

11

· Какие синонимы существуют для слова «явиться»?

· Что еще «явилось» в Библии?

· Что такое благодать?

· Как следует понимать слово «спасительная»?

· Что значит «Божья благодать»?

· Почему здесь написано «все люди»?

· Каким людям и как явилась благодать Божия?

· Есть ли связь с Лк.2,9-14?

· Кто такие «нас»? 





12

· Какая связь существует между «всеми людьми» (11) и «нами»?

· Что такое «научение»?

· Как может «благодать научать»?

· Чего хочет достичь это «научение благодати»?

· Как происходит «отвержение»?

· Что такое «небожественное существо»?

· Что такое «мирские похоти»?

· Каким образом человек живет «благоразумно»?

· Каким образом человек живет «праведно»?

· О какой праведности здесь идет речь?

· Каким образом человек живет «благочестиво»?

· Что подразумевается под «нынешним веком»?

· Что такое «блаженное упование»? 


13

· Что подразумевается под «явлением славы»?

· Почему мы должны «ждать»?

· Другой (лучший? – и употребленный в русском языке) перевод конца стиха гласит: «великого Бога и Спасителя нашего Иисуса Христа». Что в этом варианте иначе, чем в тексте Лютера?

· Что такое «Спаситель»?

· Что означает слово «Христос»?

· Почему Христос Иисус является Спасителем?

· Каким образом Он «дал Себя за нас»? 


14

· Это имеет какое-то отношение к Рождеству?

· Обрати внимание на слово «чтобы»!

· Что такое «избавить»?

· О каком «беззаконии» здесь идет речь?

· Что подразумевается под словом «очистить»?

· Каким образом «очищают» народ?

· Кто такой «собственный народ»?

· Какова задача этого народа?

· Какие синонимы можно подобрать к слову «ревностный»?

· Что такое добрые дела?

1.3 Раздели текст на абзацы, 
и дай каждому абзацу заголовок, 
как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 11-12 Явившаяся благодать хочет научить нас

· 13-14 Явившаяся благодать мотивирует нас ожидать возвращения Иисуса с добрыми делами

1.5.2 Для сердцевины
· Павел напомнил Титу о том, как самооткровение Божие в Иисусе Христе настойчиво, благоугодно Богу изменяет практическую жизнь верующих.

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста 
касается жизни моей общины? 
Сформулируй цель проповеди 
в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Божья видимая благодать: Иисус (Voigt)

План: 
1. Он усложнил Себе жизнь

 

2. Он терпеливо трудится над нами, чтобы изменить нас

 

3. Он, в конце концов, придет к нам, чтобы сделать нас совершенными

- - - - - - - - - - - - - - -

Цель: Божья спасительная благодать – это Иисус

План: 
1. Она вновь приводит нас в порядок

 

2. Она наполняет нас силой

 

3. Она наполняет нас радостным ожиданием Грядущего

---------------------------

Цель: 
План: 
1. 


2. 

3. 

---------------------------

Цель: 

План: 
1. 



2. 

3. 

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· Как позволяет обнаружить слово «γαρ» («ибо» в стихе 11), наш отрезок предлагает обоснование для того, что было описано в предшествующем отрезке (Voigt).

· Явление – это становление видимым обычно скрытого божества или появление обладателя земной власти – рождение или вступление на престол императора или его визит в какой-то город или провинцию. В новозаветном словоупотреблении это слово сначала обозначает второе пришествие (2 Фес.2,8; 1 Тим.6,14; 2 Тим.4,1.8; Тит.2,13), но затем и земное появление Иисуса, особенно Его рождение (2 Тим.1,10; Тит.2,11 и 3,4) (Voigt).

· Так как слово «σωτηρος» (Спаситель в стихе 13) не имеет артикля, вероятно предположение, что Христос называется Богом (Voigt).

· Может быть, люди ищут в Сочельник в церкви не больше того, чтобы шум будней когда-то на короткое время заменился на песни детства, а холодный электрический свет – на мерцание свечей. … Евангелие, не в последнюю очередь как рождественское Евангелие, предназначается «духовно нищим» (Voigt).

· Может быть, тоска по старым песням и по излучающему тепло свету является лишь тоской по истинному. Пусть Бог даст поднять вопрос об истинном таким образом, чтобы за всем становился узнаваемым Иисус (Voigt).

· Бог не презирает никого из «духовно нищих». … Положимся на то, что «Слово» само для себя проломит брешь (Voigt).

· Как художник пытается охватить большие линии пейзажа с прищуренными глазами, лишь через узкую глазную щель, так проповедник должен именно в этот раз упростить. Здесь люди обнаружат специалиста.

· «Христос явился». Текст говорит об этом так: Явилась спасительная (приносящая спасение) благодать. Это не двояко! (Voigt)

· Хотя то, что произошло в Вифлееме, было таким крохотным, что люди вряд ли обратили на это внимание. «Благодать Божия стала видимой – приносящей спасение для всех людей». … Великая радость для всего народа, даже еще больше: Божье великое предложение для всех людей (Voigt).

· Здесь Он приобретает Себе в качестве собственности народ (14). Родился «Христос Господь». Удивительный визави по отношению к римскому императору, который подчиняет себе народы и затем - επιφανεια! – торжественно въезжает в завоеванные города (Voigt).

· Иисус приобретает Свой народ, усложняя Себе жизнь: «Который отдал за нас Самого Себя» (Voigt).

· Субъектом всех частиц цитат из Ветхого Завета (14) является Бог (Voigt).

· Если Бог хочет приобрести Свой народ, тогда Ему нужно «освободить» его «от всех его грехов», да, Ему нужно «очистить» его. Бог мог бы поступить иначе (Voigt).

· Но Божья милость позволяет «явиться» Его благодати. Мир был потерян для Него. Он приобрел и приобретает его снова, позволяя Своей благодати становиться видимой (Voigt).

· Бог с удовольствием хочет получить нас обратно, и для этого Он использует единственное средство, при помощи которого Он может приобрести нас изнутри: Свою благодать, следовательно, Свою располагающую к себе сущность, стихийную любовь, которая не позволяет недостающей взаимной любви, отказу и очерствению сбить себя с толку. Она, напротив, нежно, спокойно и терпеливо заботится о нас (Voigt).

· «Который дал Себя за нас» (14): Так описан рождественский факт. … Господь говорит в Своей любви к нам: Вот, у вас есть Я! Вы не пришли ко Мне; теперь Я прихожу к вам. Я – ваш. … Ближе быть уже не может! (Voigt)

· Август и Тиберий, и их последователи тоже готовили для себя «свой народ»: через пышность и проявление власти, и через многие кровопролития среди «подданных» их царства. У Иисуса всё иначе. И здесь проливается Кровь – но Его собственная, Кровь «Царя». Таким образом, мы стали Его собственностью (Voigt).

· Там, где Он «отдал за нас Самого Себя» - и в этом даже заключается следующее: отказался от Себя, - невозможно прикинуться безучастным. Человек озадаченно пробудится и должен будет спросить себя, какое значение это имеет для личной жизни (Voigt).

· Иисус вновь и вновь изменял людей и приводил их в движение (Voigt).

· Очень наглядно и легко запоминающимся образом здесь разъясняется, какая нравственная сила исходит от принятия Иисусом человеческого образа, каких чудес во внутреннем преобразовании человека Он может добиться (Barclay).

· Благодать Божия, появляющаяся, становящаяся очевидной среди нас в Личности Христа, хочет «научать» нас (12). … Благодать Божия, расположенная к нам во Христе, трудится над нами. Она хочет сформировать и воспитать нас. Она хочет что-то в нас сделать (Voigt).

· Тот, кто является христианином, при этом отрекся от язычества (небожественной сущности) и от принадлежащих к «миру» «похотей» (12). … «Мирским» страстное вожделение названо потому, что оно относится именно к «миру», т.е. в данном случае к враждебному по отношению к Богу (Voigt).

· Chrysostomos, великий проповедник греческой церкви, называл мирским всё, что не войдет с нами в небо, но, как мир, распадется и исчезнет (Barclay).

· Благодать здесь, хорошо заметная: ставшая видимой, присутствующая в Личности Иисуса Христа благодать (Voigt).

· Благодать должна остаться благодатью, и в нашей проповеди. Ходившие вместе с Иисусом испытали, что одно только Его присутствие изменило их жизни и их самих. … Человек больше не живет для самого себя, но Им и для Него. Человек вновь связан с Тем, Кому он принадлежит по праву (Voigt).

· То, что делало человека – умышленно или неумышленно - боязливым и недоверчивым, упрямым и своенравным, гоняющимся за престижем и несговорчивым, обидчивым и легко уязвимым, эгоцентричным и нелюдимым, исчезло, с тех пор как мы выкуплены (14). Благодать трудится над нами (Voigt).

· Благодать отражается на мире. Она способствует совершенно нормальной, соответствующей Творцу жизни. … Благодать добивается ясности (Voigt).

· Дело Христа состоит в том, что Он очищает нас от всего, чего мы должны были бы стыдиться перед Богом. Лишь Христос может привести нас свыше нашего внешнего поведения к тому, чтобы мы могли и внутренне устоять перед Богом (Barclay).

· Если человек живет «благочестиво» (12), у Бога есть надлежащее Ему место в мышлении, желании, суждении, воле, стремлении, надежде, следовательно, в голове, сердце и во всей сущности. Это делает благодать (Voigt).

· Быть чьей-то «собственностью» (14) – обозначало первоначально ту часть военных трофеев, на которую претендовал сам победоносный король (Barclay).

· Текст содержит еще одно напряжение. Жизнь протекает «в нынешнем веке – в ожидании блаженной надежды и (окончательного и абсолютного) откровения великолепия нашего великого Бога и Спасителя Христа Иисуса» (13) (Voigt).

· Христос Сам пришел в мир и жил в нем, в таком, каков он есть. … Что произойдет «в этом веке», покажет конец Иисуса. В каком контексте христиане, «ревнители в добрых делах» - «фанатики любви» (14) – должны проводить свою «жизнь по благодати»? (Voigt)

· Стеснения этого века неизбежны. Христиане «ждут» (13). Первое Богоявление (2 Тим.1,10; Тит.3,4) влечет второе, окончательное (1 Тим.6,14; 2 Тим.4,1.8; в нашем тексте стих 13) (Voigt).

· Христос освобождает нас не только из оков прошлых грехов. Он может также сделать нас способными проводить добрую и полезную жизнь в этом мире, может очистить и осветлить нас так, что мы будем желать продолжать Божье дело в добрых делах (Barclay).

· Почему Иисус должен был вначале стать Человеком, прежде чем Он придет в великолепии? … Пожалуй, всё-таки потому, что непосредственное становление видимой и слышимой «блаженной надежды» и величия Иисуса Христа лишь тогда может быть для нас «спасительным» (11), когда ему предшествовала история сердец (Voigt).

· Мечи, … которые пытались подчинить себе народы, озлобили сердца пораженных людей, но не изменили и не приобрели их. Ставшая видимой, ставшая Человеком благодать хочет действовать, приобретая и изменяя нас, прежде чем она выйдет из укромности, чтобы сделать нас совершенными (Voigt).

· Нам только нужны глаза, которые могут смотреть через пелену – на ставшую видимой благодать (Voigt).
2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument1
Dokument1 – Страница 1

