54-1 Милосердный самарянин – Лк 10,25-37
Лк 10,25-37
1. Экзегеза
1.1 Перепиши текст и найди действующие лица (или того, кто должен действовать), а также ЧТО делается (или должно быть сделано) и ПОЧЕМУ?
1.2 Ответь на следующие вопросы к тексту:
· В каком контексте дело дошло до этого разговора? 
25

· Были ли среди последователей Иисуса и книжники? – 23

· Что характеризует книжника?

· Почему вероятнее всего он задает этот вопрос?

· Почему этот вопрос является искушением?

· Что такое вечная жизнь?

· Что понимали под этим в то время иудеи? - Энциклопедия

· Почему Иисус отвечает двумя вопросами? 

26

· Чему мы могли бы научиться от этого метода?

· Что хочет сказать Иисус при помощи этих вопросов?

· Кто здесь говорит? 




27

· Перечитай эти заповеди в Ветхом Завете!

· Обрати внимание на связь с первым воскресеньем после Троицы!

· Как люди понимали тогда слова «сердце, душа и разумение»?

· Нужна ли сила для того, чтобы любить?

· Что такое любовь? – Какое греческое слово здесь употреблено? – Комментарии

· Как люди любят?

· Кто такой ближний?

· Кому я прихожусь ближним (хочу я этого или нет)?

· Это вопрос о границе для любви к ближнему!

· Хочет ли Бог, чтобы существовала такая граница?

· Что делает Иисус в этом стихе? 



28

· Почему книжник реагирует именно так? 


29

· Что значит «оправдываться»?

· Узнаем ли мы здесь себя?

· Иисус отвечает не теоретически, а примерной историей!

· Чему мы могли бы научиться от этого метода? 
30

· Что это за путь? Представь себе это образно.

· На какой высоте находится Иерусалим, на какой - Иерихон?

· Почему это место подходило разбойникам?   

· Какие служения несли священники и левиты? 

31-32

· Какие требования предъявлял к ним закон?

· Мог ли книжник ожидать, что богобоязненный мирянин окажется спасающим помощником? 




33-35

· Какими были отношения между иудеями и самаритянами?

· К каким народам мы относимся с презрением?

· Какое человеческое чувство позволяет себе испытать самаритянин? 

· Как можно описать это чувство?

· Не было ли для него опасным оставаться там так долго?

· Опиши великодушную помощь самаритянина своими словами!

· Почему Иисус вновь заканчивает историю вопросом? 
36

· Как следует понимать слово «ближний»?

· Может ли быть так, что являться «ближним» - это почтенное дело? 

· Почему книжник избегает слова «самаритянин»?

· Что показывает ему здесь Иисус относительно его исходного вопроса и данного им же ответа в стихах 25-27?

· Какой совет из 28-го стиха Иисус здесь повторяет?

· Почему Он это делает?

· С кого книжник должен брать пример?

· Понравилось ли ему это?

1.3 Раздели текст на абзацы, и дай каждому абзацу заголовок, как изложение содержания этого абзаца
1.4 Сформулируй «сердцевину» (главную мысль текста) одним предложением!
Примерно так: 
Автор хотел сказать своим читателям, чтоб(ы) они …
1.5 Примерные предложения к тексту:
1.5.1 Для каждого абзаца
· 25-29 Книжник не желает слушать советов

· 30-35 Иисус показывает книжнику его «слепое пятно»

· 36-37 Иисус вновь призывает его любить

1.5.2 Для сердцевины
· Иисус хотел показать Своему собеседнику, что Божья заповедь о любви к ближнему действительна вне протянутых нами границ.

2 Гомилетика
2.1 Каким образом сердцевина текста касается жизни моей общины? Сформулируй цель проповеди в одном предложение
2.2 Составь план к цели твоей проповеди!
2.3 Примерные предложения к проповеди:
Цель: Милосердный самаритянин (Stählin)

План: 
1. Увидь пострадавшего от разбойников человека

 

2. Решающим является тот факт, что человек действительно помогает человеку

 

3. А этот человек был не одним из иудеев, не «полноценным», не имеющим правильной веры

-----------------------
Цель: Бог вызывает тебя в ближних! (Voigt)

План:
 1. Ты знаешь его

 

2. Ты являешься ближним

 

3. Иисус стал моим Ближним

-----------------------
Цель: Люби с открытыми глазами и используй ситуации, чтобы любить, где это возможно

План: 
1. Мы любим дискутировать

 

2. Как я могу получить уверенность в отношении вечной жизни?

 

3. Иисус учит крайне: Живи бесстрашно!

 

4. Поступай так же!

----------------------
Цель: Что относится к истинной самаритянской любви? (Gerok.) 

План: 
1. Светлый глаз, видящий нужду ближнего

 

2. Теплое сердце, чувствующее нужду ближнего

 

3. Рука, готовая помочь страдающим

 

4. Верная память, не забывающая о страдающих

 

5. Божественный Помощник, обучающий нас такой любви

---------------------
Цель: Блажен тот, кто … (Cl. Harms) 

План: 
1. Является самаритянином

 

2. Встретит самаритянина

----------------------
Цель: Величие истинной любви (Florey.)

План: 
1. Она не спрашивает

 

2. Она не сомневается

 

3. Она не боится

 

4. Она не колеблется

 

5. Она охотно жертвует и ничего не оставляет незавершенным

----------------------
Цель: Ошеломляющая близость вечной жизни (Bösinger)

План: 
1. Где вечная жизнь?

 

2. Вечная жизнь близка у ближнего

 

3. Господь Бог, как наш Ближний

2.4 Подбери примеры, цитаты или идеи
· Существует не множество отдельных заповедей, а весь закон обобщен в одном: любить Бога и любить ближнего. Однако именно это простое дело запрашивает человека полностью, со всеми силами его тела и души (Stählin).

· Евангелие заканчивается такими словами: Иди, и ты поступай так же. Разве нам не следует призывать нашу общину поступать так же: Сразу после Богослужения навестить человека, нуждающегося в нас!? Это может быть больной человек или одинокий сосед, а, может, и незнакомец на дороге (Rathke).  

· История: «Сапожник Мартин». Автор: Лев Толстой

· Я знаю только Одного-Единственного милосердного Самаритянина, это Иисус Христос… Прежде всего происходит так: Я лежу на полу  и сам являюсь бедным червем (Bösinger).

· Они проходят мимо чужой опасности и подвергают смертельной опасности самих себя… Другой, оставленный, не умрет в одиночестве. С ним каждый раз умирает тот, кто оставляет его. – Перед Богом! (Bösinger)

· С 9,51 Иисус находится на пути в Иерусалим (Voigt).

· Вопрос о вечной жизни – это один из классических вопросов раввинской теологии (Voigt).

· Для вечной жизни человеку нужно лишь то, что он уже действительно знает (28). Только он должен это также исполнять (Voigt).

· В стихе 29 спрашивается о границах. Люди любят соотечественника, включая прозелита, не язычника, не самарянина, не члена другой партии (Voigt).

· Путь (30): обрывистая, извилистая дорога протяженностью 27 км, «одинокая и скалистая» (Voigt цитирует Иосифа), безлюдная, опасная. 

· Иерихон был городом священников (31), когда подходила очередь служить его группе (было 24 группы), священник или левит должен был появиться в храме (1,8) (Voigt).

· Обращение «Равви» может быть знаком искренней доброжелательности и высокого уважения. Лука, однако, предчувствует враждебность: Этот мужчина «испытывает» Иисуса. … Обнаружится ли, что Иисус – еретик? … Он хотел застигнуть Его врасплох, по возможности, в вопросе, где речь идет обо всем, о понимании спасения и о пути к спасению. … В конце первого хода беседы книжник видит себя в таком положении, когда нужно оправдаться (Voigt).

· В отношении того, что есть в ответе книжника с точки зрения содержания, Иисус не только говорит Своё «Да», но Он подчеркивает, что, поступая так, человек приобретает вечную жизнь (ср. с Рим.7,10) (Voigt).

· Учение Иисуса никоим образом не оказывает разрушительное влияние. Если в нем есть что-то особенное, то это то, что сказанное в Ветхом Завете принимается всерьез тревожным образом (Мф.5,20-48) (Voigt).

· Требование: «Поступай так и будешь жить!» срывает академические границы и превращает вопрос об учении в жизненно важный вопрос (Voigt).

· Вопрос о том, как обрести вечную жизнь, с самого начала является вопросом жизни и смерти, и, пока мы обсуждаем его с расстояния зрителя, мы вообще не имеем отношения к этому делу (Voigt).

· Именно тогда, когда человек встречает Иисуса, обнаруживается, что вопрос о Боге и наших с Ним отношениях, который человек доныне постоянно не подпускал к себе до конца, так настигает его, что больше нет возможности от него укрыться. «Поступай так и будешь жить» - с этого ведь только начинается подлинный вопрос (Voigt).

· «Любить ближнего – как себя самого» - это ведь значит: любить именно ближнего с той же самой естественностью, с которой мы принимаем всерьез самих себя и осуществляем наше право, ожидаем любви, приветливости, помощи и жертв, с этой сплошь да рядом всегда предполагаемой любовью не только к нам самим, но теперь и к ближнему – что бы это значило? В теории это совершенно просто. Равви не пришлось размышлять (Voigt).

· Вопрос Равви о том, кто же является его ближним, целится в того, кто нуждается в любви и должен принимать любовь. Заключительный вопрос Иисуса (36) осведомляется о ближнем, как о субъекте любви (Voigt).

· Кто такой ближний? Неожиданный ответ: Это ты сам (Voigt).

· Согласно привычной манере рассказа люди ожидают, что после двух культовых служителей появится израильский мирянин. Вместо этого приходит самарянин: метис, отщепенец, просто еретик (33) (Voigt).

· Законник избегает употребления термина «самарянин», он перефразирует (Voigt).

· Мой ближний – это тот, кто больше всего нуждается во мне, кому хуже всего, кому нужнее всего помощь (Voigt).

· Если мыслить в мировом масштабе, есть еще достаточно людей, которые пали от разбойников, и при этом следует думать не только о похитителях людей, лицах, взявших заложников, и террористах, но и об элегантных, одетых с иголочки «разбойниках», которым, если речь идет об их деньгах и их власти, нищета людей в водоотводной канаве не доставляет бессонных ночей (Voigt).

· Нас, церковь, должно волновать то, что священник и левит прошли мимо полумертвого человека. … Есть еще достаточно требований самарянской любви. Священник и левит «видели» этого человека и прошли мимо. Мы вновь и вновь становимся виновными, потому что мы видим не однократно! (Voigt)

· Это может заставить нас подумать, что это происходит совершенно объективно и здраво, и не звучит ни одно "благочестивое" слово (Voigt).

· Согласно раввинскому учению ни один израильтянин не должен принимать милостыню или дело любви от человека, не являющегося иудеем, так как через это удерживается избавление Израиля (Voigt).

· Досадно: ненавистный самарянин любит своего врага, что включает требование к слушателям Иисуса не рассматривать его, как врага (Voigt).

· Концепция Иисуса: Никакого закона, никакого правила, никакой схемы, но – не только как исключение, а принципиально – «заповедь времени» в смысле события. Здесь мыслится не в общем, а предельно конкретно (Voigt).

· Никто не знает, кто в следующий момент станет его ближним или для кого человек сам станет ближним. … Любовь оставляет гарантии жизни, регламентированной законом, моралью, традицией и т.д. … Меня призывает, вызывает, связывает соответствующая ситуация. Я становлюсь ближним, меня об этом никто не спрашивает. … Считается, что Божью заповедь можно исполнить только в риске и в свободе соответствующих ситуации решений, и в созидательной любви (Voigt).

· Еще мы видим равви стоящим в нерешительности. Еще нужно ободряющее «Иди …». Но если это происходит, тогда человек освобождается из оков устанавливающего границы и поэтому разделяющего людей между собой, калькулирующего, имеющего тенденцию к самоутверждению и самообороне «закона», и становится человеком, который – теперь без всякой калькуляции и без всякого обременительного статейного мышления – может войти в ситуацию, в которой Бог посылает ему на пути или даже кладет под ноги ближнего, и именно в этом ближнем что-то от него требует. Здесь осуществляется власть Божия (Voigt).

· Иисус стал моим Ближним, не спросив о моем заработке и о моем характере. Невозможно было ожидать того, что Этот «Самарянин» (Иисус) выведет меня из безнадежной ситуации, рискуя – нет, больше: жертвуя Своей жизнью. Любовь Божия, которая обращается ко мне в Иисусе, является любовью к врагам (Voigt).
· Каждый раз, когда я прошел мимо нуждавшегося во мне человека, я позабыл о Том, Кто спас меня самого (Voigt).

· То, что Иисус без ограничений … находится в обоих, встретившихся друг другу (между Иерусалимом и Иерихоном или где-нибудь в мире), в любом случае делает нас друг для друга ближними (Voigt).

2.5 Сделай заметки по каждому пункту плана проповеди:
	
	1. Пункт
	2. Пункт
	3. Пункт
	4. Пункт

	Пример


	· 
	· 
	· 
	· 

	Необходимые

объяснения


	· 
	· 
	· 
	· 

	Каким

образом текст 
прославляет 
Иисуса?


	· 
	· 
	· 
	· 

	Применение


	· 
	· 
	· 
	· 


3 В заключение
3.1 Введение проповеди

· На какие мысли ты должен навести слушателей?

· Как ты можешь сделать, 
чтобы эта Благая Весть их заинтересовала?
3.2 Что ты хочешь 
в завершение дать слушателям с собой?
· Повторение хода мыслей?
· Главный стих?
· Конкретное применение?

Dokument3
Dokument3 – Страница 6

